

خطاب من شيخ الإسلام

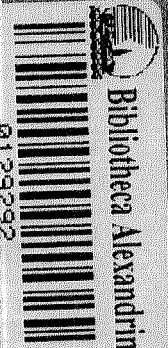
# ابن تيمية

إلى سرجوس ملك قبرص

عني بها وعلق عليها

علاء الدين

دار ابن حزم



الرسالة القبرصية

حقوق الطبع محفوظة

الطبعة الأولى ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٧ م.

الطبعة الثانية ١٤١٠ هـ - ١٩٩٠ م.

دار ابن حزم

للطباعة والنشر والتوزيع بيروت - ص. ب: ٦٣٦٦ / ١٤

# الرسالة القبرصية

نيل

خطاب من شيخ الإسلام

ابن تيمية

إلى سرجوات ملك قبرص

اعتنى بها وعلق عليها

عَلَّا وَالَّذِينَ رَمَحُ

دار ابن حزم

لَهُ الْحَمْدُ  
لِلَّهِ الْأَكْبَرُ حَمْدُهُ  
لِلَّهِ الْأَكْبَرُ حَمْدُهُ

## تقديمة

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على خير خلقه محمد خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه ومن تبع هداه إلى يوم الدين وسلك في الحياة سبيله الواضح المستقيم.

أما بعد، فهذه رسالة جليلة مفيدة، كتبها شيخ الإسلام ابن تيمية وبعثها إلى ملك قبرص، يسأله فيها الإحسان إلى أسرى المسلمين هناك ويطالبه بإطلاق سراحهم، كما يخاطبه في شأن الدين وأمر المعتقد.

وقد وقعت على نسخة قديمة<sup>(١)</sup> منها، فلما تصفحت أوراقها، ألفيتها خالية من أي تعلقة أو إشارة، وإذا بي أقف على عبارات ومفردات تغمض على القاريء العادي ويستغلق عليه فهمها. فعزمت على خدمة الرسالة والاعتناء بها، شارحاً غامضها، موضحاً مبهمها، بحيث تغدو جلية لمن يقرأها مستلهمًا في ذلك العون والرشاد من الله العلي القدير.

### توثيق الرسالة:

- على الرغم من أن عملي في الرسالة لا يدخل في باب التحقيق - وفق أصوله المنهجية - إلا أنني رأيت أن أوثق الرسالة مثبتاً صحة نسبتها إلى مؤلفها، بالأدلة والشاهد:

- فقد جاء ذكر هذه الرسالة في مؤلف<sup>(٢)</sup> صغير صنفه الإمام ابن قيم الجوزية، التلميذ الحميم لابن تيمية، سجل فيه ما استطاع حصره من تأليف

(١) الرسالة القبرصية خطاب لسرجواس ملك قبرص.

نشر مكتبة أنصار السنة المحمدية، الطبعة الثانية (١٣٦٥ هـ - ١٩٤٦ م)، مصر.

(٢) هو رساله بعنوان: «أسماء مؤلفات ابن تيمية»، لشمس الدين ابن قيم الجوزية. حققها الدكتور صلاح الدين المنحد ونشرها دار الكتاب الجديد (بيروت - لبنان).

شيخه. وقد ورد اسم الرسالة القبرصية في باب الرسائل من المؤلف المذكور بعنوان: «رسالة كتبها إلى صاحب قبرص في مصالح تتعلق بال المسلمين».

- من ناحية أخرى يرى المتأمل أن السبب الداعي إلى إنشاء الرسالة والمضمون الذي اشتغلت عليه، يتوافقان مع شكل الخريطة السياسية وتوزيع مناطق النفوذ بين القوى الصليبية والإسلامية في حوض البحر المتوسط وقتذاك، أثناء الفترة التي عاش فيها ابن تيمية. يتأكد ذلك بالمقارنة بين المصادر التي أرّخت لتلك الحقبة وتلك التي ترجمت لحياة شيخ الإسلام.

- أضف إلى ذلك ما ذكره ابن تيمية في مستهل كتابه «الجواب الصحيح من بدّل دين المسيح» من أن غاية تأليفه، الرد على كتاب ورد من قبرص يحتاج للدين النصارى ومعتقداتهم، وهو- كما يلاحظ - أحد السببين اللذين دفعا ابن تيمية إلى توجيه خطابه هذا إلى ملك قبرص. ولو أنها لا نعلم أيهما كان الأسبق، تأليف الكتاب أم توجيه الخطاب، إلا أننا نرى بوضوح، وحدة الأسباب والظروف التي أحاطت بكل المصنفين، وبالتالي أنها نجمت بصحّة نسبة هذه الرسالة إلى ابن تيمية.

### عملي في الرسالة :

أما عملي فكان مشتملاً بفضل الله تعالى على ما يلي:

أهدت للرسالة ببحث مقتضب، يعرف القارئ بها، ويطلعه على مراميها، وبهيه لإدراك مضمونها، ثم ترجمت لشيخ الإسلام ترجمة موجزة تعرف القارئ بحياة هذا العالم الجليل، وخرجت الآيات والأحاديث الواردة في نص الرسالة، وحددت مصادرها، كما شرحت المفردات والعبارات المبهمة وعلّقت على كل ما لاحظت غموضه من كلام ابن تيمية في عقائد النصارى، وكل ما رأيته محتاجاً إلى تبيان، بحيث يغدو واضحاً للقارئ العادي، مستعيناً في ذلك بالمصادر الموثقة. وفي ختام الرسالة، رأيت أن أضيف فصلاً حول شخصية المسيح عليه السلام في المسيحية الحاضرة وشخصيته الحقيقة كما صورها القرآن الكريم، يواكب موضوع الرسالة ويحبيب على ما قد يدور في خالد القارئ من تساؤلات، وأخيراً عقبت على ذلك كله بفهرسة ترشد إلى معرفة الموضوعات الواردة في نص الرسالة أو حواشيها بيسر وسهولة.

وإني أسأل الله تعالى أن أكون قد وفقت لخدمة هذا المؤلف، راجياً منه  
أن يقبل عملي فيه وأن يكتبه في جملة الأعمال الصالحة، خالصاً لوجهه الكريم،  
حتى يكون لي ذخراً، يوم لا ينفع مال ولا بنون، إلّا من أتى الله بقلب سليم.  
والله ولي الهدى والرشاد.

علاء شفيق دمج  
ذو القعدة ١٤٠٧ هجرية  
بيروت

## بين يدي الرسالة<sup>(\*)</sup>

فقد المسلمين سيطرتهم على حوض البحر الأبيض المتوسط، منذ قيام الحركة الصليبية وتوافق حملاتها إلى منطقة الشرق الإسلامي. وتمكن الغرب المسيحي من بسط سيطرته على سواحل هذا البحر وجزره وتجارته<sup>(١)</sup>.

ولئن انتهت الحروب الصليبية باستيلاء المسلمين على عكا سنة ١٢٩١ ، إلا أن محاولات إحيائها استمرت قروناً بعد ذلك ، وكانت قبرص هي التي حملت لواءها، ففتحت أبوابها لكل مغامر يريد أن يشارك في حرب المسلمين عسكرياً واقتصادياً، وأسهم ملوكها في مشروعات دعاة الحروب الصليبية طوال القرنين الرابع عشر والخامس عشر للميلاد، كما عملوا على شنّ الغارات المتتابعة على شواطئ المسلمين. ولكن المسلمين لم يسكنوا عن عدوان قبرص وملوكها، فقاموا من جانبهم بحملات وغارات عديدة ردّاً على تلك الاعتداءات<sup>(٢)</sup>. وهكذا تحولت مياه البحر المتوسط، في تلك الفترة، إلى ساحة عمليات حربية بين الجيش الإسلامي والقوى الصليبية التي اتخذت من قبرص قلعة لها.

وبعد قيام دولة المماليك الأولى - وهي الدولة التي عاش في ظلها ابن تيمية - استمر الصراع مُستحِكماً بين الفريقين في صورة هجمات بحرية متبادلة.

وكان من نتيجة إحدى تلك الهجمات، أن وقع عدد من المسلمين أسرى بأيدي القبارصة الصليبيين، فما كان من شيخ الإسلام ابن تيمية إلا أن وجّه خطاباً

(٤٤) لمحة تاريخية عن الاحداث التي أحاطت بكتابه الرسالة، وبيان السبب الذي من أحله حرر الشيخ ابن تيمية خطابه.

(١) تاريخ الحرية الإسلامية في مصر والشام.

(٢) قبرص والحروب الصليبية

إلى ملك قبرص، يسأله فيه مساعدة هؤلاء الأسرى، والإحسان إليهم، والمساعدة على خلاصهم، لما بلغه من لطف الملك ورفقه.

ولكن الخطاب تضمن هدفًا آخر، - أو قل فائدة أرادها ابن تيمية للملك خاصة: - هو «معرفته بالعلم والدين وانكشاف الحق وزوال الشبهة وعبادة الله كما أمر، فهذا خير له من مُلك الدنيا بحذافيرها، وهو الذي بُعث به المسيح، وعلمه الحواريين». كما جاء في نص الخطاب<sup>(١)</sup>، سيّما وأنه قد ورد من قبرص كتاب فيه الاحتجاج لدين النصارى بما يحتاج به علماء دينهم وفُضلاء ملّتهم، فاقتضى ذكر الجواب الذي يحصل به فصل الخطاب، كما جاء في كتاب «الجواب الصحيح لمن بدّل دين المسيح»<sup>(٢)</sup> الذي ألفه ابن تيمية خاصة لهذا السبب.

والمتصفح لأوراق الرسالة لا بدّ أن يستوقفه أمران:

الأول: سعة إطلاع ابن تيمية ومعرفته بعقائد النصارى وفرقهم، وامتلاكه الحجّة البالغة، والدليل الساطع، في الرد على دعاوיהם، وكشف تلبيساتهم ودحض باطلهم.

الثاني: اهتمامه بأمور المسلمين العامة، وتدخله - وهو الشيخ والعالم والإمام - في واحدة من قضايا السياسة الخارجية للدولة، من خلال سعيه لإطلاق أسرى المسلمين، وحرصه وعナイته بأحوال الرعية ومشاكلها، حتى تلك التي تقع في اختصاص الحاكم ومسؤوليته.

وفي سيرة ابن تيمية وفقات عديدة من هذا القبيل، نذكر منها ما كان بينه وبين المغول من مفاوضات من أجل ضمان أمن دمشق وانقاذ أهلها من خطرهم المحيق، ثم تحريضه سلطان المسلمين وحثه على قتالهم حتى نصر الله جنوده.

وفي تاريخ المسلمين المشرق وسير علمائهم الأبرار أمثلة كثيرة لشخصية شيخ الإسلام جمعت بين العلم والإمام، وبين رعاية شؤون الناس في شتى مجالات حياتهم.

---

(١) ص ٥٠ من الرسالة.

(٢) ١٩٠١.

ولعل هذا هو الموقف السليم الذي يملئه الإسلام على علمائه في كل زمان ومكان، حين يلغى الحدود الموضوعة بين الدين والدنيا، أو بين الدين والدولة، فيجعل منهم منابر رشد تهدي الناس في دينهم ودنياهם، وكلمات حق ترتفع داعية إلى الجهاد كما تدعو إلى الصلاة، وإلى إقامة العدل ورفع الظلم ورد الباطل مهما يكن.

وبعد، فإن الرسالة تمتاز بأسلوب يجمع بين قوّة الحُجَّة ووضوح المطلب، ببيان سُمْحٍ لطيف يخاطب العقل والعاطفة على السواء، ويتخذ بالشدة واللين ويتوجّه بالوعد والوعيد، في حروف تطوي في ثنياتها عزة المسلمين وأنفتهم وحميّتهم في دينهم في ذلك الزمن الغابر من تاريخ الأمة.

## ابن تيمية\*

٦٦١ - ٧٢٨ هـ

(١٢٦٣ - ١٣٢٨ م)

هو أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني الدمشقي، أبو العباس شيخ الإسلام، تقي الدين.

ولادته ونشأته:

ولد بحران<sup>(١)</sup>، العاشر من شهر ربيع الأول سنة ٦٦١ هـ من أسرة عريقة في العلم والدين؛ فجده مجد الدين بن تيمية من أئمة المذهب الحنفي، وكبار علمائه، ووالده شهاب الدين، العالم والمحدث والفقير.

قضى ابن تيمية في كنف أسرته، وفي مسقط رأسه، أعوام عمره الأولى وما كاد يبلغ السابعة حتى أغار التتار على حران، وكان هؤلاء حينئذ يجتازون العالم الإسلامي، يلحقون الدمار والخراب بمدنه ويرتكبون المجازر والمذابح

---

(\*) اختلف المؤرخون في هذه التسمية وقيل أنها منسوبة إلى (تيمية)، والدة محمد بن الخضر، جده الأعلى. انظر في ترجمة ابن تيمية:

أ- العقود الدرية في مناقب ابن تيمية لابن عبدالهادي.

ب- تذكرة الحفاظ للذهبي ٤/٢٧٨ - ٢٧٩.

ج- فوات الوفيات لابن شاكر الكتبى ١/٣٥ - ٤٥.

د- البداية والنهاية لابن كثير ١٤/١٣٢ - ١٤١.

هـ- الرد الواfir لابن ناصر الدين الدمشقي.

و- الكواكب الدرية في مناقب ابن تيمية للشيخ مرعي الكرمي الحنفي.

ز- شذرات الذهب لابن العماد ٦/٨٠ - ٨١.

(١) حران: بلدة في شمالي العراق بين دجلة والفرات.

في أهله، فالتوجهات أسرة ابن تيمية إلى الشام، وهناك في دمشق، بدأ يتلقى العلم ويحضر مجالس التدريس والوعظ عند والده وعند العلماء في حلقاتهم. وحفظ القرآن في وقت مبكر، واشتغل بدراسة الفقه والحديث وعلوم العربية ولما يزال بعد صغيراً.

### سعة علمه :

ومع تتابع الأيام، كان ابن تيمية ينهل من معارف عصره، فعني باللغة العربية وبرع فيها، واهتم بالعلوم الدينية اهتماماً بالغاً، في الفقه والأصول والفرائض والحديث والتفسير، فضلاً عن دراسة العلوم الأخرى والفلسفة والرياضيات والخط والحساب، فأصبح بذلك فريد عصره في سعة علمه وعمق نظره. ولما توفي والده خلفه في وظائفه وهو لمّا يجاوز الثانية والعشرين بعد، واشتهر أمره وذاع صيته.

### مواقفه وجرائمها :

كان ابن تيمية يرجح في أمر المعتقد مذهب السلف الصالح، وكان شديد الانتصار له والدفاع عنه. وقد عقدت له مناظرات في مصر والشام كان معظمها يدور حول هذه المسألة إلى أن تم اعتقاله وسجنه في دمشق سنة ٦٩٨ هـ.

وعندما هاجم التتار دمشق وحاصروها، بُرِزَ ابن تيمية كمفاوض قوي، حتى حصل على وثيقة أمان لأهل دمشق من قازان سلطان المغول. ولما نقض التتار ميثاقهم وقف ابن تيمية وقفه مجاهد كبير ومدافع عظيم يحرّض الناس على الصبر والثبات في وجه الأعداء، وراح يلقي الدروس والمواعظ ويحذر من الفرار، ثم اتصل بسلطان مصر يحثه على قتال التتار إلى أن أقעהه بالتحرك نحو الشام سنة ٧٠٢ هـ، حيث أيدَ الله تعالى جنود المسلمين بالنصر والغلبة.

ولما فرغ ابن تيمية من قضية التتار، عكف على إلقاء دروسه ومواعظه ونشر السنة وردّ البدع.

محنته واعتقاله ثم وفاته:

لقي شيخ الإسلام في حياته الكثير من المحن، وتعرّض للعديد من الابتلاءات نتيجة آرائه في مسائل مختلفة، وأئمّهم بالاعتماد المفترط على رأيه الشخصي ومعارضة جمهور الأمة، إلى أن صدر أمر بحبسه سنة ٧٢٦ هـ. فأودع السجن بقلعة دمشق، وظلّ فيها إلى أن توفاه الله تعالى سنة ٧٢٨ هـ لعشرين خلّون من ذي القعدة. ودفن في مقبرة الصوفية بدمشق. وقيل أنه سار في جنازته نحو خمسين ألفاً بينما أقيمت صلاة الغائب عن روحه في معظم أقطار العالم الإسلامي. وقد رثاه الشعراء بأبيات، منهم ابن الوردي في قصيدة منها:

تقى الدين ذو ورع وعلم  
خُرُوق المعضلات به تخطّط  
توفي وهو مسجون فريد  
ولو حضروه حين قضى لآلفوا

وليس له إلى الدنيا انبساط  
ملائكة النعيم به أحاطوا

ومن قصيدة للشيخ محمد العراقي الجزري:

يا طليق اللسان في كل فن  
فلا قد شرّفت بك العلياء  
إن تكون بيت فالعلوم التي أحد  
يبيت من بعد موتها أحياها

## آثاره:

وضع ابن تيمية العديد من المصنفات في شتى الفنون والعلوم في التفسير والفقه والأصول والحديث والكلام والردود على المبتدعة والفتاوي. وذكر الذهبي أن تصانيفه تبلغ خمسماة مجلد. ومنها:

- بيان موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول
- إثبات المعاد
- الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح
- نبوت النبوات عقلاً ونقلأً
- منهاج السنة
- الرد على الحلوية والاتحادية
- منهاج الوصول إلى علم الأصول
- الدرة المضيّة في فتاوى ابن تيمية
- إقتضاء الصراط المستقيم
- إصلاح الراعي والرعاية

## منزلته:

كان شيخ الإسلام ابن تيمية متبحراً في مختلف العلوم الإسلامية نابعاً فيها، لم يدع علمًا إلا درسه وأحاط به. وقد أنعم الله تعالى عليه إلى جانب ذلك بذاكرة نادرة وذكاء مفرط، وكان جريئاً في الحق شجاعاً في الدفاع عنه في ميدان العلم وفي ساحة الجهاد، محرضاً على التمسك به ولو عرضاً ذلك لصنوف الابتلاء والاضطهاد.

وكان صادق الإيمان، طاهر الجنان، متبعداً، متصفًا بما يتصف به رجال الله من الرزق والسخاء والإيثار والصبر والتواضع والسكينة والسرور. فضلاً عن ذلك، كان ابن تيمية واحداً من أبرز المجددين والمصلحين في تاريخ الفكر الإسلامي خلال الفترة التي عاش فيها وبعدها.

كل هذا جعل شيخ الإسلام يحتل مكانة رفيعة بين علماء الإسلام من معاصرين وغيرهم.

يصفه تلميذه ابن القيم، وكان معه في محنته حين حُبس بعيداً عن الناس حتى مات، فيقول (في كتابه الوابل الصيب ص ٦٦ - ٦٧):

«قال لي مرة: ما يصنع أعدائي بي؟ أنا جئني وبستاني صدرني - يعني بذلك: إيمانه وعلمه -، أين رُحْتْ فهني معي لا تفارقني. إن حبسني خلوة، وقتلني شهادة، وإن خارجي من بلدي سياحة.

وكان يقول في محبسه في القلعة: لو بذلت لهم ملء هذه القلعة ذهبًا ما عدل عندي شكر هذه النعمة، أو قال: ما جزيتهم على ما تسببوا لي فيه من الخير.

وكان يقول في سجوده وهو محبوس: اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك ما شاء الله.

وقال لي مرة: المحبوس من حُبس قلبه عن ربه تعالى، والمأسور من أسره هواه. ولما دخل القلعة وصار من داخل سورها، نظر إليه وقال: فُضُّرِبَ بينهم بسور له باب، باطنه فيه الرحمة، وظاهره من قبَّله العذاب.

وَعَلِمَ اللَّهُ: مَا رَأَيْتُ أَحَدًا أَطَيْبَ عِيشًا مِنْهُ قَطُّ، مَعَ مَا كَانَ فِيهِ مِنْ ضَيْقٍ  
الْعِيشِ وَخَلَافِ الرِّفَاهِيَّةِ وَالنَّعِيمِ، بَلْ ضَدَهُمَا، وَمَعَ مَا كَانَ فِيهِ مِنِ الْجِبْسِ  
وَالْتَّهْدِيدِ وَالْإِرْجَافِ. وَهُوَ مَعَ ذَلِكَ مِنْ أَطَيْبِ النَّاسِ عِيشًا، وَأَشْرَحُهُمْ صَدْرًا،  
وَأَقْوَاهُمْ قَلْبًا، وَأَسْرَرُهُمْ نُفْسًا، تَلُوحُ نُضْرَةُ النَّعِيمِ عَلَى وَجْهِهِ. وَكَنَّا إِذَا اشْتَدَ بِنَا  
الْخُوفُ، وَسَاءَتْ مِنَّا الظُّنُونُ، وَضَاقَتْ بِنَا الْأَرْضُ، أَتَيْنَاهُ، فَمَا هُوَ إِلَّا أَنْ نَرَاهُ  
وَنَسْمَعَ كَلَامَهُ، فَيَذْهَبُ عَنَا ذَلِكَ كُلُّهُ، وَيَنْقُلِبُ اِنْشِرَاحًا وَقُوَّةً وَيَقِينًا وَطَمَانِيَّةً.  
وَكَانَ يَقُولُ: إِنَّ فِي الدُّنْيَا جَنَّةً، مَنْ لَمْ يَدْخُلْهَا لَا يَدْخُلُ جَنَّةَ الْآخِرَةِ.

فَسَبِّحُوا مِنْ أَشْهَدِ عِبَادِهِ جِنَّتَهُ قَبْلَ لِقَائِهِ، وَفَتَحْ لَهُمْ أَبْوَابِهَا فِي دَارِ الْعَمَلِ  
فَأَتَاهُمْ مِنْ رُوْحِهَا وَنَسِيمِهَا وَطَبِيعَهَا مَا اسْتَفْرَغُ قَوَاهِمْ لِطَلْبِهَا وَالْمُسَابِقَةِ إِلَيْهَا» أ. هـ.  
رحم الله شيخ الإسلام ابن تيمية وأجزل له عظيم الثواب.

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

«من أحد بن تيمية إلى سجواں عظیم اهل ملته، ومن تحوط به عنایته من رؤساء الدين، وعظامه، القسیسین، والرهبان، والامراء، والكتاب، وأتباعهم: سلام على من اتبع الهدى».

أَمَّا بَعْدُ : فَإِنَّا نَحْمَدُ إِلَيْكُمُ اللَّهَ<sup>(١)</sup> الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ، إِلَهُ إِبْرَاهِيمَ وَآلِ عُمَرَانَ ، وَنَسْأَلُهُ أَنْ يُصْلِّيَ عَلَى عَبَادِهِ الْمُصْطَفَينَ وَأَنْبِيَائِهِ الْمُرْسَلِينَ ، وَيُخُصُّ بِصَلَاتِهِ وَسَلَامِهِ أُولَى الْعِزَمِ الَّذِينَ هُمْ سَادَةُ الْخَلْقِ وَقَادِهَا الْأَمْمُ ، الَّذِينَ حُصُّوا بِأَخْذِ الْمِيَاثِقِ ، وَهُمْ : نُوحٌ وَإِبْرَاهِيمٌ وَمُوسَى وَعِيسَى وَمُحَمَّدٌ ، كَمَا سَمَّاهُمُ اللَّهُ تَعَالَى فِي كِتَابِهِ ، فَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ : «شَرَعْ لَكُمْ مِّنَ الْدِينِ مَا وَصَّنَّى بِهِ نُوحاً وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكُمْ وَمَا وَصَّنَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الْدِينَ وَلَا تَنْفَرُوا فِيهِ كَبَرٌ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا لَدُعُوهُمْ إِلَيْهِ اللَّهُ يَجْتَنِي إِلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ يُنِيبُ<sup>(٢)</sup> ، وَقَالَ تَعَالَى : «وَإِذَا أَخْذَنَا مِنَ النَّاسِ مِثْقَلَهُمْ وَمِنْكُمْ وَمِنْ نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَبْنَ مَرْيَمْ وَأَخْذَنَا مِنْهُمْ مِثْقَلًا غَلِيظًا لِيَسْأَلَ الصَّابِرِينَ عَنْ صِدْقِهِمْ وَأَعْدَلَ لِلْكُفَّارِينَ عَذَابًا أَلِيمًا<sup>(٣)</sup> .

(١) نَحْمَدُ إِلَيْكُمُ اللَّهَ : أَيُّ نَشْكُرُهُ عِنْدَكُمْ وَمَعْكُمْ أَيْدِيهِ وَنَعْمَهُ .

(٢) سُورَةُ الشُّورِيٰ : الْآيَةُ ١٣ .

(٣) سُورَةُ الْأَحْزَابِ : الْآيَةُ ٧ .

ونسأله أن يخص بشرافه صلاته وسلامه خاتم المرسلين، وخطيبهم إذا وفدا على ربهم، وإمامهم إذا اجتمعوا، شفيع الخلائق يوم القيمة، نبي الرحمة ونبي الملهمة، الجامع محسن الأنبياء، الذي بشر به عبد الله وروحه، وكلمة التي ألقاها إلى الصديقة الطاهرة البطل<sup>(١)</sup>، التي لم يمسها بشرٌ قط، مريم ابنة عمران. ذلك مسيح الهُدِي عيسى ابن مريم، الوجية في الدنيا والآخرة، المُقرَبُ عند الله<sup>(٢)</sup>، المنعوت بـنعت الجمال والرَّحْمَة، لـمَا اتَّجَرَ بـنـو إسـرـائـيـلـ فيما بـعـثـ بـهـ مـوـسـىـ من نـعـتـ الجـالـلـ وـالـشـدـةـ<sup>(٣)</sup>، وـبـعـثـ الـخـاتـمـ الـجـامـعـ بـنـعـتـ الـكـمـالـ، الـمـشـتـمـلـ عـلـىـ الشـدـةـ عـلـىـ الـكـفـارـ وـالـرـحـمـةـ بـالـمـؤـمـنـيـنـ<sup>(٤)</sup>، والمحتوي على محسن الشـرـائـعـ وـالـمـنـاهـجـ الـتـيـ كـانـتـ قـبـلـهـ، صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ أـجـمـعـيـنـ، وـعـلـىـ مـنـ تـبـعـهـمـ إـلـىـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ.

أمّا بعد: فإنَّ الله خلق الخلائق بقدرته، وأظهر فيهم آثارَ مشيئته وحكمته ورحمته، وجعل المقصود الذي خلِقُوا له فيما أمرُهم به، هو عبادته<sup>(٥)</sup>، وأصلُ ذلك هو معرفته ومحبته، فمن هداه الله صراطه

(١) البطل: المنقطعة إلى الله، الطاهرة التي لم يمسها بشر.

(٢) قال تعالى: «إِذْ قَالَتِ الْمَلَائِكَةُ يَا مَرِيمَ إِنَّ اللَّهَ يُشْرِكُ بِكَلْمَةٍ مِّنْهُ أَسْمَهُ الْمَسِيحَ ابْنَ مَرِيمٍ وَجِيَهًا فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَمِنَ الْمَقْرَبِينَ» [سورة آل عمران: الآية ٤٥].

(٣) أي: لمّا تاجروا فيه، يعني اتخاذهم تجارة للكسب المادي أو المعنوي.

(٤) قال تعالى: «مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشْدَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رَحْمَاءُ بِنَفْسِهِمْ» [سورة الفتح: الآية ٢٩].

(٥) قال تعالى: «وَمَا خَلَقْتَ الْجِنَّةِ وَالْإِنْسَانَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ» [سورة الذاريات: الآية ٥٦].

المستقيم، آتاه رحمةً وعلماً وعرفةً بأسمائه الحسنى وصفاته العلية، ورزقهُ الإنابة إليه<sup>(١)</sup> والوجل<sup>(٢)</sup> لذكره، والخشوع له والتأله له<sup>(٣)</sup>، فحنّ إليه حنين النّسور إلى أوكارِها، وكلف بحبّه<sup>(٤)</sup> كلف الصّبي بأمه، لا يعبد إلا إيمانه، رغبةً ورهبةً ومحبةً، وأخلص دينه لمن الدنيا والآخرة له، رب الأولين والآخرين، مالك يوم الدين، خالق ما تُبصرون وما لا تُبصرون، عالم الغيب والشهادة، الذي أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كُنْ فيكون. لم يتَّخذ من دونه أنداداً كالذين اتخذوا من دون الله أنداداً يُحبونهم كحب الله، والذين آمنوا أشد حبّاً لله، ولم يُشرك بربه أحداً، ولم يتَّخذ من دونه وليةً ولا شفيعاً، لا ملكاً ولا نبياً ولا صديقاً، فإن كُلُّ مَنْ في السموات والأرض إلا آتى الرحمن عبداً، لقد أحصاهم وعددهم عدداً، وكُلُّهم آتىه يوم القيمة فرداً. فهناك اجتباه<sup>(٥)</sup> مولاه واصطفاه وآتاه رُشده، وهداه لما اختلف فيه من الحق بإذنه، فإنه يهدي من يشاء إلى صراطٍ مستقيم.

وذلك لأنَّ الناس كانوا بعد آدم عليه السَّلام، وقبل نوح عليه السَّلام، على التوحيد والإخلاص، كما كان عليه أبوهم آدم أبو البشر عليه السَّلام. حتى ابتدأوا الشرك وعبادة الأوثان، بدعةً من تلقاء نفوسهم، لم يُنزل الله بها كتاباً، ولا أرسل بها رسولاً، بشّهـات زينها الشيطان من جهة المقاييس الفاسدة، والفلسفة الحائدة: قومٌ منهم زعموا

(١) الإنابة إليه: الرجوع إليه بالتوبة.

(٢) الوجل: الخوف.

(٣) التأله له: التعبد له.

(٤) كلف بحبه: أحبه حباً شديداً وأولع به.

(٥) اجتباه: اختياره واصطفاه.

أن التمايل طلاسم<sup>(١)</sup> الكواكب السماوية، والدرجات الفلكية، والأرواح العلوية، وقوم اتخذوها على صورة من كان فيهم من الأنبياء والصالحين، وقوم جعلوها لأجل الأرواح السُّفلية من الجن والشياطين، وقوم على مذاهبٍ آخر.

وأكثرهم لرؤسائهم مقلدون، وعن سبيل الهدى ناكبون<sup>(٢)</sup>، فابتَعَثَ الله نبِيًّا نوحًا عليه السلام، يدعوهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له، وينهاهم عن عبادة ما سواه، وإن زعموا أنهم يعبدونهم ليتقرّبوا بهم إلى الله زُلْفِي<sup>(٣)</sup> ويتخذوهم شفعاء. فمكث فيهم ألفَ سنة إلَّا خمسين عاماً، فلما أعلَمَه الله أَنَّه لَن يؤمن من قومك إلَّا من قد آمن، دعا عليهم، فأغرق الله تعالى أهل الأرض بدعوته<sup>(٤)</sup>، وجاءت الرسُلُّ بعده تَتَرَى<sup>(٥)</sup> إلى أن عَمَّ الأرض دين الصَّابِيَّة<sup>(٦)</sup> والمشركين، لَمَّا كَانَ النَّمَارِدَةُ والفراعنة

(١) طلاسم: رموز.

(٢) ناكبون: معرضون ومائلون.

(٣) زُلْفِي: قربة ودرجة، شفاعة.

(٤) وكانت دعوته كما قال تعالى: «وقال نوح رب لا تذر على الأرض من الكافرين دياراً إنك أن تذرهم يضلوا عبادك ولا يلدوا إلَّا فاجراً كفاراً» [سورة نوح: الآية ٢٦ - ٢٧].

(٥) تترى: أي تباعاً.

(٦) الصَّابِيَّة: فئة من الناس خرجت عن دينها. قال مجاهد: هم طائفة من النصارى والمجوس ليس لهم دين، وقال سعيد بن جبير: من اليهود والنصارى. وقال وهب بن منبه: هم قوم يعرفون الله وحده وليس لهم شريعة يعملون بها ولم يحدثوا كفراً. (انظر: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم . ١٠٣/١).

وقد ذكر الشهريستاني في الميل والنحل ٢/٥ أن: «الصبوة في مقابلة الحنفية وفي اللغة: صبا الرجل: إذا مال وزاغ. ببحكم ميل هؤلاء عن سنن الحق وزيفهم عن نهج الأنبياء، قيل لهم الصَّابِيَّة. والصَّابِيَّة تدعي أن مذهبها هو =

ملوك الأرض شرقاً وغرباً، فبعث الله تعالى إمام الحنفاء وأسس الملة الخالصة والكلمة الباقية، إبراهيم خليل الرحمن، فدعا الخلق من الشرك إلى الإخلاص ونهاهم عن عبادة الكواكب والأصنام، وقال: ﴿إِنِّي وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّهِيْ فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفاً وَمَا آتَيْتَنِي مُشْرِكِينَ﴾<sup>(١)</sup> وقال لقومه: ﴿أَفَرَءَيْتُمْ مَا كُنْتُ تَعْبُدُونَ﴾<sup>(٢)</sup> أَنْتُمْ وَأَبْنَاؤُكُمُ الْأَقْدَمُونَ ﴿٧٦﴾ فَإِنَّهُمْ عَدُوِّي لِلَّهِيْ أَلَّا رَبَّ الْعَالَمِينَ ﴿٧٧﴾ الَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَعْلَمُ بِنِيْ وَالَّذِي هُوَ يُطِعِّمُنِي وَيَسْقِنِي ﴿٧٨﴾ وَلَذَا مَرِضَتْ فَهُوَ شَفِيرٌ ﴿٧٩﴾ وَالَّذِي يُمْسِكُ شَدَّدُ مُعِيْنِي ﴿٨٠﴾ وَالَّذِي أَطْعَمَ أَنْ يَعْقِرَنِي خَطِيْشَقِي يَوْمَ الدِّينِ﴾<sup>(٣)</sup>.

وقال إبراهيم عليه السلام ومن معه لقومهم: ﴿إِنَّا بِرَبِّهِ أَوْ أَنْتُمْ وَمَمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبِمَا يَنْكُمُ الْعَدُوُّ وَالْبَعْضُ أَبْدَأَهُنَّ تَوْمِئُنَّا بِاللَّهِ وَحْدَهُ﴾<sup>(٤)</sup> فجعل الله الأنبياء والمرسلين من أهل بيته، وجعل لِكُلِّ منهم خصائص، ورفع بعضهم فوق بعض درجات، وآتى كُلًا منهم من الآيات ما آمن على مثله البشر.

فجعل لموسى العصا حيّة حتى ابتلعت ما صنعت السحرة الفلاسفة من الجبال والعيصيّ، وكانت شيئاً كثيراً، وفلق له البحر حتى صار يابساً، والماء وافقاً حاجزاً بين اثني عشر طريقاً على عدد الأسباط<sup>(٥)</sup>، وأرسل

= الاتّساب والحنفاء تدّعى أن مذهبها هو الفطرة. فدعوة الصابئة إلى الاتّساب ودعوة الحنفاء إلى الفطرة».

(١) سورة الأنعام: الآية ٧٩.

(٢) سورة الشعرا: الآية ٧٥ - ٨٢.

(٣) سورة الممتحنة: الآية ٤.

(٤) الأسباط: حفدة يعقوب، ذراري أبناءه الإثني عشر. والسيط: الجماعة والقبيلة الراجعون إلى أصل واحد.

معه القُمل والضفادع والدم، وظلل عليه وعلى قومه الغمام الأبيض يسير معهم، وأنزل عليهم صبيحة كل يوم المَنَّ والسلُوى<sup>(١)</sup>، وإذا عطشوا ضرب موسى بعصاه الحجر فانفجرت منه اثنتا عشرة عيناً، قد علم كل أناس مُشربَهم. وبعث بعده أنبياء من بني إسرائيل، منهم من أحيى الله على يده الموتى، ومنهم من شفى الله على يده المرضى، ومنهم من أطْلَعَه على ما شاء من غيه، ومنه من سَخَرَ له المخلوقات، ومنهم من بعثه بأنواع المعجزات<sup>(٢)</sup>.

وهذا مما اتفق عليه جميع أهل الملل، وفي الكتب التي بأيدي اليهود والنصارى، والنبوات التي عندهم، وأخبار الأنبياء عليهم السلام، مثل أشعيا ورميا ودانيا وحقوق وداود وسليمان<sup>(٣)</sup> وغيرهم، وكتاب سِفْرُ الْمُلُوك<sup>(٤)</sup> وغيره من الكتب ما فيه مُعتبر.

وكانت بنو إسرائيل أمة قاسية عاصية<sup>(٥)</sup>، تارة يعبدون الأصنام والأوثان، وتارة يعبدون الله، وتارة يقتلون النبيين بغير الحق، وتارة يَسْتَحْلِلُونَ محارم الله بأذني العِجْلِ، فلُعِنُوا أولاً على لسان داود<sup>(٦)</sup>، وكان

(١) المَنَّ: قيل صمغة حلوة. وقيل عسل، وقيل شراب حلو، وقيل خبز الرُّفَاق، وقيل المَنَّ: مصدر يعم جميع ما منَّ الله على عباده من غير تعب ولا زرع.

أما السلوى: فقيل هو السُّماني بعينه وقيل هو طير بإجماع المفسرين.

(٢) أشعيا ورميا ودانيا وحقوق وسليمان: من أنبياء بني إسرائيل عليهم السلام.

(٣) كتاب سفر الملوك: من أسفار العهد القديم (التوراة).

(٤) يقول الله تعالى مخاطباً بني إسرائيل: «ثُمَّ قَسْتَ قُلُوبَكُمْ مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدَّ قَسْوَةً» [سورة البقرة: الآية ٧٤].

(٥) قال تعالى: «لَعْنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُدَ وَعِيسَى ابْنَ مُرْيَمْ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ» [سورة المائدة: الآية ٧٨].

من خراب بيت المقدس ما هو معروف عند أهل الميلل كلهم<sup>(١)</sup>.  
ثم بعث الله المسيح ابن مريم، رسولًا قد خَلَّتْ من قبله الرسل،  
وجعله وأمّه آيةً للناس، حيث خلقه من غير أب إظهاراً لكمال قدرته،  
وسمول كلمته، حيث قَسَّمَ النوع الإنساني الأقسام الأربع: فجعل آدم  
من غير ذكر ولا أنثى<sup>(٢)</sup>، وخلق زوجه حواء من ذكر بلا أنثى<sup>(٣)</sup>، وخلق  
المسيح ابن مريم من أنثى بلا ذكر<sup>(٤)</sup>، وخلق سائرهم من الزوجين الذكر

(١) وفي معرض امتنانه عليهم وتذكيرهم بآلاته ونعمه عليهم، يقول الله تعالى مخاطباًبني إسرائيل: «يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نَعْمَتِي الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَإِنِّي فَضْلُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ» [سورة البقرة: الآية ٤٧]. وفي الآيات اللاحقة من السورة نفسها تبيان لهذه النعم وتلك الآلاء. ولكن بني إسرائيل كانوا يقابلون ذلك بالجحود والنكران والمعصية حتى ضربت عليهم الذلة والمسكينة وباؤوا بغضب من الله.

يقول سيد قطب رحمة الله معلقاً على ذلك: «إن المستعرض لتاريخ بني إسرائيل ليأخذن العجب من فيض الآلاء التي أفضضها الله عليهم، ومن الجحود المنكر المتكرر الذي قابلوا به هذا الفيض المدرار.

ولم يشهد تاريخ أمة ما شهده تاريخ بني إسرائيل من قسوة واعتداء وتنكر للهداة. فقد قتلوا وذبحوا ونشروا بالمناشير عدداً من أنبيائهم - وهي أشنع فعلة تصدر من أمة مع دعاء الحق المخلصين - وقد كفروا أشنع الكفر، واعتدوا أشنع الاعتداء، وعصوا أبشع المعصية. وكان لهم في كل ميدان من هذه الميادين أفاعيل ليست مثلها أفاعيل».

انظر: في ظلال القرآن ٦٦/١، ٧٥.

(٢) إذ خلقه الله تعالى من طين ونفخ فيه من روحه. قال تعالى: «إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَالقٌ بَشَرًا مِّنْ طِينٍ، فَإِذَا سَوَيْتَهُ وَنَفَخْتَ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعَوْلَهُ سَاجِدِينَ» [سورة ص: الآية ٧١ - ٧٢].

(٣) إذ خلقها الله تعالى من ضلع من آدم زوجها. قال تعالى: «هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا» [سورة الأعراف: الآية ١٨٩].

(٤) قال تعالى: «إِنَّمَا الْمُسِيْحُ عِيسَى ابْنُ مَرِيمَ رَسُولُ اللهِ وَكَلْمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرِيمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ» [سورة النساء: الآية ١٧١].

والأشى<sup>(١)</sup>؛ وآتى عبده المسيح من الآيات البينات ما جرت به سُنَّتَهُ فاحيا الموتى ، وأبرا الأكْمَهَ<sup>(٢)</sup> والأبرص<sup>(٣)</sup> ، وأنبأ الناس بما يأكلون وما يدْخِرون في بيوتهم ، ودعا إلى الله وإلى عبادته مُتَّبِعاً سُنَّة إخوانه المرسلين ، مُصَدِّقاً لمن قبله ومبشراً بمن يأتي بعده .

وكان بنو إسرائيل قد عَنَّوا<sup>(٤)</sup> وتمردوا ، وكان غالبُ أمره اللين والرحمة والعفو والصفح ، وجعل في قلوب الذين اتبعوه رأفة ورحمة ، وجعل منهم قسيسين ورهباناً ، فتفرق الناس في المسيح عليه السلام ومن اتبَعَه من الحواريين ثلاثة أحزاب: قوم كذبوا وكفروا به وزعموا أنه ابن بغي<sup>(٥)</sup> ، ورموا أمه بالفِرِيْة<sup>(٦)</sup> ونسبوه إلى يوسف النجار<sup>(٧)</sup> ، وزعموا أن شريعة التوراة لم يَنْسَخْ<sup>(٨)</sup> منها شيء ، وأن الله لم يَنْسَخْ ما شرَعَهُ بعدما فعلوه بالأَنْبِيَاء ، وما كان عليهم من الأَصْارَ<sup>(٩)</sup> في النجاسات والمطاعم . وقوم غَلَوْا فيه ، وزعموا أنه الله وابن الله ، وأن الالاهوت تدرُّع الناسوت<sup>(١٠)</sup> ، وأن رب العالمين نزل وأنزل ابنه ليُصلِّب ويُقتل فداءً لخطيئة

(١) قال تعالى: «وَاللَّهُ خَلَقَكُم مِّنْ تَرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزْوَاجاً» [سورة فاطر: الآية ١١].

(٢) الأكْمَهُ: الذي يولد أعمى .

(٣) الأَبْرَصُ: المصاب بداء البرص ، وهو داء يوقع بياضاً في الجسد .

(٤) عَنَّوا: استكبروا وجاوزوا الحد .

(٥) ابن بغي: ابن زانية .

(٦) الفِرِيْة: الكذب والأمر المختلق .

(٧) يوسف النجار: رجل صالح من قرابة مريم كان يخدم معها البيت المقدس .

(٨) لم يَنْسَخْ: لم يُبْطِل . والنسخ: إبطال الشيء وإقامة آخر مقامه .

(٩) الأَصْار: الأَعْبَاءُ الثقيلة .

(١٠) الالاهوت تدرُّع الناسوت: أي أن الطبيعة الإلهية اتَّحدت مع الطبيعة الإنسانية . وكان أول من ابتدع فكرة الالاهوت والناسوت في شأن المسيح ، بولس ::

آدم عليه السلام، وجَلُوا إِلَهَ الْأَحَدِ الصَّمْدِ، الَّذِي لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ، قَدْ وَلَدْ وَاتَّخَذَ وَلَدًا، وَأَنَّهُ إِلَهٌ حَيٌّ عَلِيمٌ قَدِيرٌ جَوَهْرٌ وَاحِدٌ، ثَلَاثَةُ أَقَانِيمٍ<sup>(١)</sup>، وَأَنَّ الْوَاحِدَ مِنْهَا أَقْنُومُ الْكَلْمَةِ وَهِيَ الْعِلْمُ، هِيَ تَدْرِعَتُ النَّاسُوتَ الْبَشَرِيَّ، مَعَ الْعِلْمِ بِأَنَّ أَحَدَهُمَا لَا يُمْكِنُ اِنْفَصَالَهُ عَنِ الْأَخْرَيْنِ إِلَّا إِذَا جَعَلُوهُ ثَلَاثَةَ إِلَهَاتٍ مُتَبَايِنَةَ، وَذَلِكَ مَا لَا يَقُولُونَهُ<sup>(٢)</sup>.

وَتَفَرَّقُوا فِي التَّشْبِيهِ وَالْإِتْهَادِ تَفْرِقَأُ، وَتَشَتَّتُوا تَشْتَتَأً<sup>(٣)</sup> لَا يُقِرُّ بِهِ عَاقِلٌ، وَلَمْ يَجِدْ بِهِ نَقْلًا، إِلَّا كَلْمَاتٌ مُتَشَابِهَاتٌ فِي الْإِنْجِيلِ وَمَا قَبْلَهُ مِنْ الْكِتَبِ، قَدْ بَيَّنُوهَا كَلْمَاتٌ مُحَكَّمَاتٌ فِي الْإِنْجِيلِ وَمَا قَبْلَهُ، كُلُّهَا تَنْطَقُ بِعِبُودِيَّةِ الْمُسِيحِ وَعِبَادَتِهِ لِلَّهِ وَحْدَهُ وَدُعَائِهِ وَتَضَرُّعِهِ<sup>(٤)</sup>.

---

= الشَّمَاشَاطِيُّ فَقَالَ أَنَّ سَيِّدَنَا الْمُسِيحَ خَلَقَ مِنَ الْلَّاهُوْتِ إِنْسَانًا كَوَاحِدَ مِنَ الْجَوَهْرِ، وَأَنَّ ابْتِدَاءَ الْابْنِ مِنْ مَرِيمَ، وَأَنَّهُ اصْطَفَى لِيَكُونَ مَخْلُصًا لِلْجَوَهْرِ الْإِنْسَانيِّ، صَحَّبَهُ النِّعْمَةُ الْإِلَهِيَّةُ، فَحَلَّتْ فِيهِ بِالْمُحْبَّةِ وَالْمُشَيْثَةِ، وَلَذِلِكَ سُمِيَّ ابْنَ اللَّهِ.

انظر: هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى» للإمام ابن القيم ص ١٧١.

(١) أَقَانِيمٌ: أَصْوَلٌ.

(٢) يَقُولُ أَبْنَ تِيمِيَّةَ فِي كِتَابِهِ «الْجَوَابُ الصَّحِيحُ لِمَنْ بَدَلَ دِينَ الْمُسِيحِ» ١٣٤/٣ فِي رِدِهِ عَلَى اِعْتِقَادَاتِ النَّصَارَى وَابْتِدَاعَاتِهِمْ: «لَمْ يَقُولُوا مَا قَالَهُ الْمُسِيحُ وَالْأَنْبِيَاءُ، بَلْ ابْتَدَعُوا اِعْتِقَادًا لَا يَوْجِدُ فِي كَلَامِ الْأَنْبِيَاءِ وَلَا غَيْرِهِ، ذَكْرُ أَقَانِيمِ اللَّهِ، لَا ثَلَاثَةَ وَلَا أَكْثَرَ، وَلَا أَثْبَاتٌ ثَلَاثَ صَفَاتٍ، وَلَا تَسْمِيَّةٌ شَيْءٌ مِنْ صَفَاتِ اللَّهِ إِبْنَ اللَّهِ وَلَا رِبِّا، وَلَا تَسْمِيَّةٌ حِيَاتِهِ رُوحًا، وَلَا أَنَّ اللَّهَ إِبْنًا هُوَ إِلَهٌ حَقٌّ مِنْ جَوَهْرِ أَيِّهِ، وَأَنَّهُ خَالِقٌ كَمَا أَنَّ اللَّهَ خَالِقٌ، إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الْأَقْوَالِ الْمُتَضَمِنَةِ لِأَنْوَاعِ مِنَ الْكُفَّارِ لَمْ تَنْقُلْ عَنْ نَبِيٍّ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ».

(٣) «وَلَوْاجْتَمَعُ عَشْرًا مِنْهُمْ يَتَذَكَّرُونَ الدِّينَ لَتَفَرَّقُوا عَنِ أَحَدِ عَشْرِ مَذَهَبًا».

هداية الحيارى ص ١٦٤.

(٤) مَثَلُ ذَلِكَ مَا وَرَدَ فِي إِنْجِيلِ يُوحَنَّا عَلَى لِسَانِ الْمُسِيحِ فِي دُعَائِهِ: «إِنَّ الْحَيَاةَ الدَّائِمَةَ إِنَّمَا تَجُبُ لِلنَّاسِ بِأَنَّ يَشَهُدُوا أَنَّكَ أَنْتَ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْحَقُّ وَأَنَّكَ أَرْسَلْتَ الْيَسُوعَ الْمُسِيحَ».

ولما كان أصل الدين، هو الإيمان بالله ورسله، كما قال خاتم النبيين والمرسلين: «أُمِرْتُ أَنْ أَقْاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ»<sup>(١)</sup> وقال: لا تَطْرُونِي كَمَا أَطْرَتَ النَّصَارَى عَبْسَى ابْنُ مُرْبِّيْمَ فَإِنَّمَا أَنَا عَبْدٌ لِّفَوْلَوْا عَبْدَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ»<sup>(٢)</sup>، كان أَمْرُ الدِّين تَوْحِيدُ اللَّهِ وَالْإِقْرَارُ بِرَسُولِهِ. وَلَهُذَا كَانَ الصَّابِئُونَ وَالْمُشْرِكُونَ، كَالْبَرَاهِيمَةَ<sup>(٣)</sup> وَنَحْوُهُمْ مِنْ مُنْكِرِي النَّبُوَاتَ، مُشْرِكِينَ بِاللَّهِ فِي إِقْرَارِهِمْ وَعَبَادَتِهِمْ وَفَاسِدِي الاعْتِقَادِ فِي رَسُولِهِ.

فَأَرْبَابُ التَّتْلِيْثِ فِي الْوَحْدَانِيَّةِ، وَالْإِتْحَادِ فِي الرَّسُولَةِ<sup>(٤)</sup>، قَدْ دَخَلَ

---

= وفي إنجيل متى «لَا تَنْسِبُوا أَبَاكُمُ الَّذِي عَلَى الْأَرْضِ، فَإِنَّ أَبَاكُمُ الَّذِي فِي السَّمَاءِ وَحْدَهُ. وَلَا تَدْعُوا مُعْلِمِيْنَ، فَإِنَّمَا مَعْلِمُكُمُ الْمَسِيحُ وَحْدَهُ». والأب في لغتهم: الرب المربى. أي لا تقولوا الحكم وربكم في الأرض ولكنكم في السماء. - وقد ذكر ابن تيمية في كتابه الجواب الصحيح ٣٦١/٢ من كلام الحسن بن أيوب، وهو أخ دان بالتوحيد الحالص وكتب رسالة ممتعة بلغة ذكر فيها سبب إسلامه، ثم ذكر فرق النصارى وناقشهم في مذاهبيهم وكشف تلبيساتهم ومبتدعاتهم يقول: «وإِذَا نَظَرَ فِي الإِنْجِيلِ وَكَتَبَ بِولْصَنِ مَنْ يَحْتَاجُ إِلَيْهِ الْنَّصَارَى وَجَدَ نَحْوَهُ مِنْ عَشْرِينَ أَلْفَ آيَةً مَا فِيهِ إِسْمُ الْمَسِيحِ، وَكُلُّهَا تَنْطَقُ بِعَبُودِيَّةِ الْمَسِيحِ وَأَنَّهُ مَبْعُوثٌ مَرْبُوبٌ وَإِنَّ اللَّهَ أَخْتَصَهُ بِالْكَرَامَاتِ».

(١) الحديث رواه البخاري ومسلم عن حديث ابن عمر رضي الله عنهما. وتمامه: «وَيَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيَؤْتُوا الزَّكَاةَ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دَمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ، إِلَّا بِحَقِّ الْإِسْلَامِ، وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى».

(٢) الحديث: رواه البخاري عن حديث عمر رضي الله عنه (دون ذكر لفظ عيسى).

(٣) البراهمة: أسمى الطوائف عند الهندوس.

(٤) التثليث في الوحدانية: يعني أنَّ اللَّهَ جُوْهُرٌ وَاحِدٌ ثَلَاثَةُ أَقَانِيمٍ هُوَ: الْأَبُ وَالْإِبْنُ وَرُوحُ الْقَدْسِ. وَالْإِتْحَادُ فِي الرَّسُولَةِ: أي اتِّحَادُ الطَّبَعَيْتَيْنِ النَّاسُوتِيَّةِ وَاللَّاهُوَتِيَّةِ فِي شَخْصِ السَّيِّدِ الْمَسِيحِ، عَلَى حِدْزَعِهِمْ.

في أصل دينهم من الفساد ما هو بَيْنَ بِفَطْرَةِ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا،  
وَبِكِتْبِ اللهِ الَّتِي أَنْزَلَهَا.

ولهذا كان عَامَّة رؤسائهم، من القسيسين والرهبان، وما يدخل  
فيهم من البطارقة والمطارنة، والأساقفة<sup>(١)</sup>، إذا صار الرجل منهم فاضلاً  
ممِيزاً، فإنه يَنْحَلُ عن دينه<sup>(٢)</sup>، ويصير منافقاً لملوك أهل دينه وعامتهم،  
رضيَ بالرِّيَاسَةِ عَلَيْهِمْ، وَبِمَا يَنْالُهُ مِنَ الْحَظْوَظِ<sup>(٣)</sup>. كالذى كان لبيت  
المقدس، الذي يقال له ابن البوري والذي كان بدمشق، الذي يقال له  
ابن القف، والذي بقسطنطينية<sup>(٤)</sup> وهو البابا عندهم، وخلق كثير من كبار  
الباباوات والمطارنة والأساقفة، لِمَا خاطبُهُمْ قومٌ مِنَ الْفَضَلَاءِ، أقرُوا لَهُمْ  
بأنهم ليسوا على عقيدة النصارى، وإنما بقاوهم على ما هم عليه لأجل  
العادة والرِّيَاسَةِ، كبقاء الملوك والأغنياء على مُلْكِهِمْ وغناهم، ولهذا تجد  
غالب فضلائهم، إنما همَّا أحدهم نوعٌ من العلم الرياضي، كالمنطق  
والهيئة<sup>(٥)</sup> والحساب والنجوم، أو الطبيعي كالطب ومعرفة الأركان<sup>(٦)</sup>، أو  
التكلُّم في الإلهي على طريقة الصابئة الفلاسفة الذين بُعثُوا إِلَيْهِمْ إِبْرَاهِيمُ  
الخليل عليه السلام، قد نبذوا دين المسيح والرسل الذين قبله وبعده وراء  
ظهورهم، وَحَفِظُوا رُسُومَ الدِّينِ<sup>(٧)</sup> لأجل الملوك وال العامة.

(١) ألقاب دينية لدى النصارى. (٢) ينحل عن دينه: أي يرتد عنه.

(٣) الحظوظ: مفرد الحظ، أي النصيب أو الحظوة والرُّزق.

(٤) قسطنطينية: هي مدينة بيزنطيا القديمة، أسسها الأغريق الأقدمون في القرن  
٧ ق. م. جعلوها قسطنطين عاصمة الإمبراطورية الرومانية الشرقية وأسموها  
باسمها. فتحها المسلمون عام ١٤٥٣ م بقيادة الخليفة العثماني محمد الفاتح.

وهي اليوم مدينة في تركيا على ضفاف البوسفور وتسمى استانبول.

(٥) الهيئة: علم يُبحَثُ فيه عن أحوال الأجرام السماوية.

(٦) الأركان: نار وهواء وماء وتراب.

(٧) رسوم الدين: أي ما بقي من آثاره.

وأما الرهبان، فأحدثوا من أنواع المكر والحيل بالعامة ما يظهر لكل عاقل، حتى صَنَفَ الفضلاء في حيل الرهبان كتاباً، مثل النار التي كان تصنع بقمامه<sup>(١)</sup>، يدهنون خيطاً دقيقاً بسندروس<sup>(٢)</sup>، ويلقون النار عليه بسرعة، فتنزل فيعتقد الجُهَّال أنها نزلت من السماء، ويأخذونها إلى البحر وهي صنعة ذلك الراهب، يراه الناس عياناً وقد اعترف هو وغيره أنهم يصنعونها<sup>(٣)</sup>.

---

(١) قمامه: كنيسة النصارى بيت المقدس.

(٢) سندروس: صمغ أو معدن شبيه بالكهرباء، وهي كلمة يونانية. والكهرباء صمغ شجرة إذا حُكَّ صار بحذب التبن ونحوه ومنه اشتقت الكهرباء.

(٣) جاء في «الجواب الصحيح» ١/٣٣٧ - ٣٣٨، في ذكر حيل الرهبان: «وحيل أهل الكذب والفجور كثيرة جداً، فيظن أن ذلك من العجائب الخارقة للعادة ولا يكون كذلك. مثل الحيل المذكورة عن الرهبان، وقد صنف بعض الناس مصنفاً في حيل الرهبان، مثل الحيلة المحكية عن أحد هم في جعل الماء زيتاً، بأن يكون الزيت في جوف منارة، فإذا نقص صب فيها ماء، فيطفو الزيت على الماء، فيظن الحاضرون أن نفس الماء انقلب زيتاً. ومثل الحيلة المحكية عنهم في ارتفاع النخلة، وهو أن بعضهم من بدير راهب وأسفل منه نخلة فاراه النخلة صعدت شيئاً فشيئاً حتى حاذت الدير، فأخذ من رطبهما ثم نزلت حتى عادت كما كانت، فكشف الرجل الحيلة فوجد النخلة في سفينة في مكان منخفض، إذا أرسل عليه الماء امتلاً حتى تصعد السفينة وإذا صرف الماء إلى موضع آخر هبطت السفينة. ومثل الحيلة المحكية عنهم في التكحل بدموع السيدة، وهو أنهم يضعون كحلاً في ماء متحرك حرقة لطيفة، فيسيل حتى ينزل من تلك الصورة، فيخرج من عينها فيظن أنه دموع. ومثل الحيلة التي صنعواها بالصورة التي يسمونها القونة بصيدنايا، وهي أعظم مزاراتهم بعد القمامه وبيت لحم حيث ولد المسيح وحيث قبر، فإن هذه هي صورة السيدة مريم، وأصلها حشة نخلة سقيت بالأدهان حتى سمنت وصار الدهن يخرج منها مصنوعاً، يظن أنه من بركة الصورة. ومن حيلهم الكثيرة، النار التي يظن عوامهم أنها تنزل من السماء في عيدهم في قمامه، وهي حيلة قد شهد لها غير واحد من المسلمين

وقد اتفق أهل الحق من جميع الطوائف، على أنه لا تجوز عبادة الله تعالى بشيء ليس له حقيقة. وقد يظن المنافقون، أن ما ينصل عن المسيح وغيره من المعجزات، من جنس النار المصنوعة، وكذلك حيلهم في تعليق الصليب، وفي بكاء التماثيل، التي يصوروها على صورة المسيح وأمه وغيرهما، ونحو ذلك. كل ذلك، يعلم كل عاقل أنه إفك<sup>(١)</sup> مُفتري، وأن جميع أنبياء الله وصالحي عباده برأء من كل زور باطل وإفك كبرائهم من سحر سحرة فرعون.

ثم إن هؤلاء عمدوا إلى الشريعة التي يعبدون الله بها، فنافقوا الأولين من اليهود فيها، مع أنهم يأمرون بالتمسك بالتوراة إلا ما نسخه المسيح. قصر هؤلاء في الأنبياء حتى قتلواهم؛ وغلا هؤلاء فيهم حتى عبدوهم وعبدوا تماثيلهم، وقال أولئك<sup>(٢)</sup>: إن الله لا يصلح له أن يغير ما أمر به فينسخه، لا في وقت آخر، ولا على لسان نبي آخر، وقال هؤلاء<sup>(٣)</sup>: بل الأخبار والقسيسون يغيّرون ما شاؤوا ويحرّمون ما رأوا، ومن أذنب ذنباً، وظفوا عليه<sup>(٤)</sup> ما رأوا من العادات، وغفروا له. ومنهم من يزعم أنه ينفح في المرأة من روح القدس، فيجعل البخور قرباناً. وقال

---

= والنصارى ورأوها بعيونهم أنها نار مصنوعة يضلون بها عوامهم، ويظلون أنها نزلت من السماء، ويتركون بها، وإنما هي صنعة صاحب محال وتلبس. ومثل ذلك كثير من حيل النصارى، فجميع ما عند النصارى المبدلین للدين المسيح من الخوارق، إما حال شيطاني، وأما محال بهتاني ليس فيه شيء من كرامات الصالحين». اهـ.

(١) إفك: كذب.

(٢) أي الذين قصرروا في حق الأنبياء وهم اليهود.

(٣) أي الذين غلوا فيهم وهم النصارى.

(٤) وظفوا عليه: قدروا عليه، أي قرروا.

أولئك: حُرِمَ علينا أشياء كثيرة. وقال هؤلاء ما بين البَقَةَ<sup>(١)</sup> والفيل حلال، كُلُّ ما شئت وَدَعْ ما شئت. وقال أولئك: النجسات مغلظة، حتى إن الحائض لا يُقعد معها، ولا يُؤكَل معها. وهؤلاء يقولون ما عليك شيء نَجِسٌ، ولا يَأْمِرونَ بِخَتَانٍ، ولا غسل من جنابة، ولا إِزَالَة نجاسة<sup>(٢)</sup>، مع أنَّ المُسِيحَ والحواريين كانوا على شريعة التوراة.

ثم إنَّ الصلاة إلى المشرق لم يأمر بها المُسِيحَ ولا الحواريون<sup>(٣)</sup>، وإنَّما ابتدعها قسَطنطين أو غيره. وكذلك الصليب، إنَّما ابتدعه قسَطنطين برأيه وَيَمْنَانَ زَعْمَ أَنَّهُ رَأَاهُ<sup>(٤)</sup>. وأمَّا المُسِيحَ والحواريون فلم يَأْمِرُوا بشيء من ذلك.

والدِّينُ الَّذِي يَتَقَرَّبُ الْعِبَادُ بِهِ إِلَى اللَّهِ، لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ اللَّهُ أَمْرُ بِهِ، وَشَرَعَهُ عَلَى أَلْسِنَةِ رَسُلِهِ وَأَنْبِيَائِهِ، وَإِلَّا فَالْبِلَاغُ كُلُّهُ ضَلَالٌ، وَمَا عَبَدْتُ

---

(١) البَقَةَ: جنس حشرة من فصيلة البقيات.

(٢) «حتى أنهم يقولون أن الصلاة بالجنابة والبول والغائط أفضل من الصلاة بالطهارة، لأنها حيَثُلَ أبعد من صلاة المسلمين واليهود، وأقرب إلى مخالفة الأمتين!!» ...

هداية الحيارى ص ١٤١.

(٣) «ومَا صَلَّى الْمُسِيحُ إِلَى الشَّرْقِ قَطُّ، وَمَا صَلَّى إِلَى أَنْ تَوَفَّهُ اللَّهُ إِلَّا إِلَى بَيْتِ الْمَقْدِسِ». هداية الحيارى ص ١٤١.

(٤) ويزعم النصارى أنَّ قسَطنطين هذا، وكان ملِكًا على الشام، رأى نصف النهار في السماء «صَلِيبًا» من كوكب مكتوبًا حوله: «بَهْذَا تَغْلِبُ». فآمن بالنصرانية وأخبر أصحابه، وتجهز لمحاربة قيصر الروم ويدعى عليانوس وكان شديداً على النصرانية، فأعطي النصر عليه، ففرح به أهل رومية فرحاً عظيماً وأقاموا سبعة أيام يعيذون للملك وللصلب.

انظر: هداية الحيارى ص ١٧٢.

الأوثان إلّا بالبدع. وكذلك إدخال الألحان في الصلوات، لم يأمر بها المسيح ولا الحواريون.

وبالجملة: فعامة أنواع العبادات والأعياد التي هم عليها، لم ينزل بها الله كتاباً، ولا بعث بها رسولاً، لكن فيهم رأفة ورحمة، وهذا من دين الله. بخلاف الأولين، فإن فيهم قسّوةً ومقتاً، وهذا مما حرّمه الله تعالى. لكن الأولون لهم تميّز وعقل مع العناد والكبير، والآخرون فيهم ضلال عن الحق وجهل بطريق الله.

ثم إن هاتين الأمتين<sup>(١)</sup>، تفرقتا أحزاباً كثيرةً في أصل دينهم واعتقادهم

---

(١) أمّا الأولى فهم «اليهود»، أهل الكذب والبهت والمكر والجحيل، قتلة الأنبياء وأكلة السحت - وهو الربا والرشا - أخبت الأمم طوية، وأرداهم سجية، وأبعدهم من الرحمة، وأقربهم من النعمة. عادتهم البغضاء ودينهم العداوة والشحناه، بيت السّحر والكذب والجحيل، لا يرون لمن خالفهم في كفرهم وتكلذبهم الأنبياء حرمة، ولا يرقبون في مؤمن إلّا ولا ذمة، ولا لمن وافقهم عندهم حق ولا شفقة، ولا لمن شاركهم عندهم عدل ولا نصفة، ولا لمن خالطهم طمأنينة ولا أمنه، ولا لمن استعملهم عندهم نصيحة. بل أخبّتهم أعقّلهم، وأحدّتهم أغشّهم، وسلّيم الناصية - وحشاهم أن يوجد بينهم - ليس بيهودي على الحقيقة. أضيق الخلق صدوراً، وأظلمّهم بيوتاً وأنتفّهم أفنية، وأوحشّهم سجية، تحيّتهم لعنة ولقاوّهم طيرة، شعّارهم الغضب ودثارهم المقت.

أمّا الأخرى فهم «المثلثة»، أمّة الضلال وعُباد الصليب، الذين سبوا الله الخالق مسبة ما سبّه إياها أحد من البشر، ولم يقرّوا بـأنّه الواحد الأحد الفرد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، ولم يجعلوه أكثر من كل شيء، بل قالوا فيه ما «تکاد السموات يتضطرن منه، وتنشق الأرض، وتخرّ الجبال هدا» فقلّ ما شئت في طائفه أصل عقیدتها أن الله ثالث ثلاثة، وأن مريم صاحبته وأنّ المسيح ابنه، وأنه نزل عن كرسي عظمته والتّحّم بيطن الصاحبة، وجرى له ما جرى إلى أن قتل ومات ودفن. فدينه عبادة الصليبان، ودعاء الصور المنقوشة بالأحمر والأصفر في الحيطان. يقولون في دعائهم: يا والدة =

في معبدهم ورسولهم : هذا يقول ، إنَّ جوهر الالهوت والناسوت صارا جوهراً واحداً ، وطبيعة واحدة ، وأقونماً واحداً ، وهم العيقوبيَّة<sup>(١)</sup>؛ وهذا يقول بل هما جوهران وطبيعتان وأقونمان ، وهم النسطوريَّة<sup>(٢)</sup>؛ وهذا يقول بالاتحاد من وجه دون وجه ، وهم الملكانية<sup>(٣)</sup>.

وقد آمن جماعات من علماء أهل الكتاب قديماً وحديثاً ، وهاجروا إلى الله ورسوله ، وصنفوا في كتب الله من دلالات نبوة النبي خاتم المرسلين ، وما في التوراة والزبور والإنجيل من مواضع لم يُدَبِّرُوهَا<sup>(٤)</sup> ،

---

إِلَهُ ارْزَقَنَا، وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا! فَدِينَهُمْ شَرْبُ الْخَمْرِ، وَأَكْلُ الْخَزْرِ، وَتَرْكُ الْخَتَانِ، وَالْتَّعْبُدُ بِالنَّجَاسَاتِ، وَاسْتِبَاحَةُ كُلِّ خَبِيثٍ مِّنَ الْفَيْلِ إِلَى الْبَعْوَضَةِ. وَالْحَلَالُ مَا حَلَّلَهُ الْقَسْ وَالْحَرَامُ مَا حَرَمَهُ، وَالَّذِينَ مَا شَرَعْهُ، وَهُوَ الَّذِي يَغْفِرُ لَهُمُ الذَّنْبَ، وَيُنْجِيْهُمْ مِّنْ عَذَابِ السَّعِيرِ» .

هداية الحيارى ص ٨.

(١) هم أتباع يعقوب البرادعي ويقولون أن الطبيعة الواحدة والشخص الواحد هو المسيح وهو إنسان كله وإله كله. ويقولون: إن مريم ولدت الله وإن الله سبحانه قبض عليه وصلب وسمر ومات ودفن ثم عاش بعد ذلك.

(٢) هم أصحاب نسخة نسطور بطريق القدسية ويقولون بأن المسيح شخصان وطبيعتان لهما مشيَّة واحدة فهو الإله بجوهر الالهوت الذي لا يقبل الزيادة والنقصان وهو إنسان بجوهر الناسوت الذي يقبل الزيادة والنقصان.

(٣) أو الملكية: (نسبة إلى دين الملك) وهم الروم ويقولون أن المسيح إله بجوهر الالهوت وإنسان بجوهر الناس. وهو شخص واحد لم يزد عدده وطبيعتان ولكل واحدة من الطبيعتين مشيَّة كاملة ، وقالوا أن الذي ولدته مريم هو «المسيح» وهو إسم يجمع الالهوت والناسوت وأن الذي مات هو الذي ولدته مريم وهو الذي وقع عليه الصليب ، والالهوت لم يمْت ولم يأْلم ولم يُدَفَنْ . فأتوا بما أتى به العيقوبيَّة من أن مريم ولدت الإله ، إلا أنهم بزعمهم نزهوا الإله عن الموت . انظر: هداية الحيارى ص ١٦٤ .

(٤) لم يُدَبِّرُوهَا: أي لم يتفكروا وينظروا فيها.

وكذلك الحواريون<sup>(١)</sup>. فلما اختلف الأحزاب من بينهم، هدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه، فبعث النبي الذي بشّر به المسيح ومن قبله من الأنبياء، داعياً إلى ملة إبراهيم، ودين المرسلين قبله وبعده، وهو عبادة الله وحده لا شريك له، وإخلاص الدين كله لله، وظهر الأرض من عبادة الأوثان، ونزع الدين عن الشرك دفه وجله<sup>(٢)</sup>، بعدما كانت الأصنام تُعبد في أرض الشام وغيرها، في دولة بنى إسرائيل، ودولة الذين قالوا إنا نصارى، وأمر بالإيمان بجميع كتب الله المُنزلة كالتوراة والإنجيل والزبور والفرقان، وبجميع أنبياء الله من آدم إلى محمد<sup>(٣)</sup>.

قال الله تعالى: ﴿وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَارَىٰ تَهْتَدُوا فَلَمْ يَهْتَدُوا فَلَمْ يَأْتِهِمْ حَنِيفًاٰ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾٢٣﴿ قُلُولًاٰ إِمَانُكُمْ بِاللَّهِ وَمَا أُنْزَلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَيَّ إِنَّ رَبَّهُمْ لَا يُشْعِلُ وَلَا يُحْكِمُ وَلَا يَعْقُوبُ وَلَا أَسْبَاطُ وَمَا أُوْتَىٰ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِيَّ إِنَّ الَّذِي يُوتَىٰ مِنْ رَبِّهِمْ لَا يُنَزِّرُ فَبَيْنَ أَحَدِهِمْ وَمَنْ حَنَّ لِهِ مُسْلِمُونَ ﴾٢٤﴿ إِنَّمَا أَمْنَوْا يَمِثِّلُ مَا أَمْنَتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوْا فَلَمْ تَلْوَأْ فِيمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ فَسَيَكْفِيَهُمُ اللَّهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾٢٥﴿ صِبَغَةُ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنَ مِنَ اللَّهِ صِبَغَةً وَمَنْ حَنَّ لِهِ عِنْدُونَ ﴾٢٦﴾.

وأمر الله ذلك الرسول بدعاة الخلق إلى توحيده بالعدل، فقال تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَاتِ اللَّهِ سَوَاءٌ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ لَا تَنْعَبِدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَإِنَّ تَلَوَأْ فَقُولُوا

(١) الحواريون: هم أصحاب عيسى عليه السلام.

(٢) دفه وجله: أي قليله وكثيره.

(٣) قال تعالى: «آمن الرسول بما أنزل إليه من ربه والمؤمنون، كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله، لا نفرق بين أحد من رسليه» [سورة البقرة: الآية

. ٢٨٥]

(٤) سورة البقرة: الآيات ١٣٥ - ١٣٨.

أَشْهَدُوا إِنَّا مُسْلِمُونَ ﴿١﴾، وَقَالَ تَعَالَى : «وَمَا كَانَ لِشَرِّأن يُكْلِمُهُ اللَّهُ إِلَّا وَجَيَّأَهُ أَوْ مِنْ وَرَائِي حِجَابٍ ﴿٢﴾. وَقَالَ تَعَالَى : «مَا كَانَ لِشَرِّأن يُؤْتَكِهُ اللَّهُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمُ وَالثَّبَوةَ ثُمَّ يَقُولُ لِلنَّاسِ كُوْنُوا عِبَادَالِّي مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلَكِنْ كُوْنُوا بَرِّيَّنْكُنَّ بِمَا كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدْرِسُونَ ﴿٣﴾ وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَنْجُذُوا الْمَلَائِكَةَ وَأَنْ يَبْيَكُنَّ أَرْبَابَأَيْمَارُكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذَا كُنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴿٤﴾ .

وَأَمْرَهُ أَنْ تَكُونَ صَلَاتُهُ وَحْجَهُ إِلَى بَيْتِ اللَّهِ الْحَرَامِ، الَّذِي بَنَاهُ خَلِيلُهُ إِبْرَاهِيمَ أَبُو الْأَنْبِيَاءِ، وَإِمَامَ الْحُنَفَاءِ، وَجَعَلَ أُمَّتَهُ وَسْطَأً <sup>(٤)</sup>، فَلَمْ يَغْلُوْ فِي الْأَنْبِيَاءِ كَغْلُوْ مَنْ عَدَلَهُمْ <sup>(٥)</sup> بِاللَّهِ، وَجَعَلَ فِيهِمْ شَيْئًا مِنَ الْإِلَهِيَّةِ، وَعَبَدُهُمْ، وَجَعَلَهُمْ شُفَعَاءَ. وَلَمْ يَجْفُوا جَفَاءَ مِنْ آذَاهُمْ، وَاسْتَخْفَ بِحُرْمَاتِهِمْ، وَأَعْرَضُ عَنْ طَاعَتِهِمْ. بَلْ عَزَّرُوا الْأَنْبِيَاءَ، أَيْ عَظِيمُهُمْ وَنَصْرُوْهُمْ، وَآمَنُوا بِمَا جَاءُوا بِهِ، وَأَطَاعُوْهُمْ وَاتَّبَعُوْهُمْ، وَائْتَمُوا بِهِمْ وَأَحْبَبُوهُمْ وَأَجْلَوْهُمْ، وَلَمْ يَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ، فَلَمْ يَتَكَلَّوْ إِلَّا عَلَيْهِ، وَلَمْ يَسْتَعِنُوْ إِلَّا بِهِ، مَخْلُصِينَ لِهِ الدِّينَ حُنَفَاءَ .

وَكَذَلِكَ فِي الشَّرَائِعِ، قَالُوا مَا أَمْرَنَا اللَّهُ بِهِ أَطْعَنَاهُ، وَمَا نَهَا نَهَا إِنْتَهِيَّا، وَإِذَا نَهَا نَهَا عَمَّا كَانَ أَحَلَّهُ، كَمَا نَهَا بَنِي إِسْرَائِيلَ عَمَّا كَانَ أَبَاحَهُ لِيَعْقُوبَ <sup>(٦)</sup>، أَوْ أَبَاحَ لَنَا مَا كَانَ حَرَامًا كَمَا أَبَاحَ الْمَسِيحُ بَعْضَ الَّذِي حَرَمَ اللَّهُ عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ، سَمِعْنَا وَأَطْعَنَاهُ .

(١) سورة آل عمران: الآية ٦٤ . (٢) سورة الشورى: الآية ٥١ .

(٣) سورة آل عمران: الآية ٧٩ . ٨٠ .

(٤) قَالَ تَعَالَى : «وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أَمَّةً وَسَطَأً لِتَكُونُوا شَهَادَةَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا» [سورة البقرة: الآية ١٤٣] .

(٥) عَدَلَهُمْ بِاللَّهِ: أَيْ سَوَاهُمْ بِهِ .

(٦) يَعْقُوبَ: مِنْ أَنْبِيَاءِ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ .

وَأَمَّا غَيْرُ رَسُولِ اللَّهِ وَأَنْبِيَائِهِ، فَلِمَنْ لَهُمْ أَنْ يَبْدُلُوا دِينَ اللَّهِ، وَلَا يَبْتَدِعُوا فِي الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذِنْ بِهِ اللَّهُ۔ وَالرَّسُولُ إِنَّمَا قَالُوا تَبَلِّغُوا عَنِ اللَّهِ، فَإِنَّهُ سُبْحَانَهُ لِهِ الْخُلُقُ وَالْأَمْرُ، فَكَمَا لَا يَخْلُقُ غَيْرُهُ لَا يَأْمُرُ غَيْرُهُ: ﴿إِنَّ الْحُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ أَمْرًا لَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ذَلِكَ الَّذِينَ أَقْتَلُوا أَنْفُسَهُمْ وَلَذِكْرُ أَكْثَرِ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

وَتَوَسَّطَتْ هَذِهِ الْأُمَّةُ فِي الطَّهَارَةِ وَالنِّجَاسَةِ، وَفِي الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ، وَفِي الْأَخْلَاقِ، وَلَمْ يُجَرِّدُوا الشَّدَّةَ كَمَا فَعَلَهُ الْأَوَّلُونَ، وَلَمْ يَجْرِدُوا الرَّأْفَةَ كَمَا فَعَلَهُ الْآخِرُونَ. بَلْ عَامَلُوا أَعْدَاءَ اللَّهِ بِالشَّدَّةِ، وَعَامَلُوا أُولَيَاءَ اللَّهِ بِالرَّأْفَةِ وَالرَّحْمَةِ؛ وَقَالُوا فِي الْمَسِيحِ مَا قَالَهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وَمَا قَالَهُ الْمَسِيحُ وَالْحَوَارِيُّونَ، لَا مَا ابْتَدَعَهُ الْغَالُونَ وَالْجَافُونَ.

وَقَدْ أَخْبَرَ الْحَوَارِيُّونَ عَنْ خَاتَمِ الْمَرْسِلِينَ أَنَّهُ يُبَعْثُ منْ أَرْضِ الْيَمَنِ، وَأَنَّهُ يُبَعْثُ بِقَضْبِ الْأَدْبِ وَهُوَ السِّيفُ. وَأَخْبَرَ الْمَسِيحَ أَنَّهُ يَجِيءُ بِالْبَيِّنَاتِ وَالْتَّأْوِيلِ، وَأَنَّ الْمَسِيحَ جَاءَ بِالْأَمْثَالِ. وَهَذَا بَابٌ يَطْوِلُ شَرْحُهُ.

وَإِنَّمَا نَبَّهَ الدَّاعِي لِعَظِيمِ مِلَّتِهِ وَأَهْلِهِ<sup>(٢)</sup>، لَمَّا بَلَغَنِي مَا عِنْدَهُ مِنَ الدِّيَانَةِ وَالْفَضْلِ، وَمَحْبَةِ الْعِلْمِ وَطَلْبِ الْمَذَاكِرَةِ، وَرَأَيْتُ الشِّيْخَ أَبَا الْعَبَاسِ الْمَقْدِسِيَّ<sup>(٣)</sup> شَاكِرًا مِنَ الْمَلَكِ مِنْ رِفْقِهِ وَلُطْفِهِ وَإِقْبَالِهِ عَلَيْهِ، وَشَاكِرًا مِنَ الْقِسْسِيْسِيْنَ وَنَحْوِهِمْ.

وَنَحْنُ قَوْمٌ نَحْبُ الْخَيْرَ لِكُلِّ أَحَدٍ، وَنَحْبُ أَنْ يَجْمِعَ اللَّهُ لَكُمْ خَيْرَ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، فَإِنَّ أَعْظَمَ مَا عِيدَ اللَّهُ بِهِ نَصِيحةُ خَلْقِهِ، وَبِذَلِكَ بَعَثَ اللَّهُ

(١) سُورَةُ يُوسُفُ: الآيَةُ ٤٠.

(٢) نَبَّهَ: فَطَنَ - الدَّاعِي: هُوَ ابْنُ تَيْمَيَةَ - عَظِيمُ مِلَّتِهِ: مَلَكُ قَبْرُصِ.

(٣) أَبُو الْعَبَاسِ الْمَقْدِسِيُّ: أَحَدُ الْأَسْرَى الْمُسْلِمِينَ لِدِي النَّصَارَى فِي قَبْرُصِ وَقَدْ فَدَاهُ الْمُسْلِمُونَ فَأَطْلَقُوا سَرَاحَهُ.

الأنبياء والمرسلين<sup>(١)</sup>، ولا نصيحة أعظم من النصيحة فيما بين العبد وبين ربّه، فإنّه لا بدّ للعبد من لقاء الله، ولا بدّ أنّ الله يحاسب عبده كما قال تعالى : «فَلَنَسْأَلَنَّ الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْأَلَنَّ الْمُرْسَلِينَ»<sup>(٢)</sup>.

وأما الدنيا فأمرها حقير، وكبیرها صغير، وغاية أمرها يعود إلى الريّاسة والمال، وغاية ذي الريّاسة أن يكون كفرعون الذي أغرقه الله في اليمّ انتقاماً منه، وغاية ذي المال أن يكون كقارون الذي خسف الله به الأرض، فهو يتجلجل فيها إلى يوم القيمة، لما آذى نبي الله موسى.

وهذه وصايا المسيح ومن قبله ومن بعده من المرسلين، كلها تأمر بعبادة الله والتجدد للدار الآخرة، والإعراض عن زهرة الحياة الدنيا. ولما كان أمر الدنيا خسيساً<sup>(٣)</sup>، رأيت أنّ أعظم ما يُهدي لعظيم قومه، المفاتحة في العلم والدين، بالمذاكرة فيما يُقرّب إلى الله، والكلام في الفروع مبنيّ على الأصول، وأنتم تعلمون، أن دين الله لا يكون بهوى النفس، ولا بعادات الآباء وأهل المدنية، وإنما ينظر العاقل فيما جاءت به الرسال، وفيما اتفق الناس عليه وما اختلفوا فيه، ويعامل الله تعالى بينه وبين الله تعالى بالاعتقاد الصحيح والعمل الصالح، وإن كان لا يمكن الإنسان أن يظهر كل ما في نفسه لكل أحد، فيتسع هو بذلك القدر.

وإن رأيت من الملك رغبة في العلم والخير، كاتبته وجاوبته عن

(١) وعن أبي رقية تميم بن أوس الداري رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الدين النصيحة، قلنا لمن؟ قال: الله ولكتابه ولرسوله ولائمة المسلمين وعامتهم». رواه مسلم.

(٢) سورة الأعراف: الآية ٦.

(٣) خسيساً: دنياً، سافلاً لا يعبأ به.

مسائل يسألها، وقد كان خطر لي أن أجيء إلى قبرص<sup>(١)</sup> لمصالح في الدين والدنيا، لكن، إذا رأيت من الملك ما فيه رضى الله ورسوله، عاملته بما يقتضيه عمله، فإن الملك وقومه يعلمون أن الله قد أظهر من معجزات رسالته عامة، ومحمد خاصة، ما أيد به دينه، وأذل الكُفَّار والمنافقين.

ولمَّا قَدِمَ مُقَدَّمُ المغول غازان<sup>(٢)</sup> وأتباعه إلى دمشق؛ وكان قد انتسب إلى الإسلام، لكن لم يرض الله ورسوله والمؤمنون بما فعلوه، حيث لم يلتزموا دين الله<sup>(٣)</sup>، وقد اجتمعوا به وبأمراه، وجرى لي معهم فصولٌ يطول شرحها، لا بد أن تكون قد بلَغَتْ الملك، فأذله الله وجنده لنا، حتى بقينا ننصرهم بأيدينا ونصرخ فيهم بأصواتنا، وكان معهم صاحب سيس<sup>(٤)</sup>، مثل أصغر غلام يكون، حتى كان بعض المؤذنين الذين معنا يصرخ عليه ويشتمه، وهو لا يجترئ أن يجاويه، حتى أن وزراء غازان ذكروا ما ينْمُ<sup>(٥)</sup> عليه من فساد النية له<sup>(٦)</sup>، وكانت حاضراً لما جاءت

---

(١) قبرص: جزيرة في شرق البحر المتوسط بين تركيا وسوريا وهي ثالثة جزائر ذلك البحر الهادئ بعد صقلية وسردينيا. اعتبرها الجغرافيون العرب من «أعظم جزائر بحر الروم». عاصمتها نicosia، مساحتها ٩٥١ كيلم٢.

(٢) غازان: أو قازان (محمود بن أرغون بن أبغا) (١٢٧١ م - نحو ١٣٠٤ م)، سلطان المغول. كان أول من اعتنق الإسلام من ملوكهم وأقره ديانة للدولة.

(٣) وكان المغول حينئذ يغيرون على البلاد الإسلامية وقد عاثوا فيها فساداً واستباحوا حرمات المسلمين قتلاً وسجناً ونهباً وظلماً.

(٤) صاحب سيس: ملكها. و«سيس»: مدينة في جنوب تركيا الآسيوية كانت عاصمة أرمينية الصغرى وذات مكانة دينية لدى الأرمن.

(٥) ما ينْمُ: ما ينطوي.

(٦) وكان أراد أن يفتكر بسكنى دمشق من المسلمين ويسبي ذراريهم ونساءهم، فبذل للسلطان غازان أموالاً طائلة.

رسلكم إلى ناحية الساحل، وأخبرني التّتار بالأمر الذي أراد صاحب سيس أن يدخل بينكم وبينه فيه، حيث مَنَّاكم بالغرور، وكان التّتار من أعظم الناس شَتَيمَةً لصاحب سيس، وإهانَةً له، ومع هذا فإنَّا كنا نعامل أهل مِلَّتِكم بالإحسان إليهم، والذَّبُّ<sup>(١)</sup> عنهم.

وقد عرف النصارى كُلُّهم أني لَمَّا خاطبت التّتار في إطلاق الأسرى، وأطلقهم غازان وقطلوشاه<sup>(٢)</sup>، وخاطبت مولاي فيهم، فسمح باطلاق المسلمين، قال لي : لكنْ معنا نصارى أخذناهم من القدس، فهؤلاء لا يُطلقون، فقلت له: بل جميع من معك من اليهود والنصارى الذين هم أهل ذمَّتنا، فإنَّا نَفْكُهُمْ، ولا نَدْعُ أسيراً لا من أهل الملة<sup>(٣)</sup> ولا من أهل الذَّمَّة<sup>(٤)</sup>. وأطلقنا من النصارى من شاء الله، فهذا عملنا وإنساننا والجزاء على الله .

وكذلك السَّبِي<sup>(٥)</sup> الذي بآيدينا من النصارى، يعلم كل أحد إحساننا ورحمتنا ورأفتنا بهم، كما أوصانا خاتُمُ المرسلين حيث قال في آخر حياته: «الصَّلَاةُ وَمَا مَلَّكَتْ أَيْمَانُكُمْ»<sup>(٦)</sup>. قال الله تعالى : «وَيُطْعِمُونَ الظَّعَامَ عَلَى حُلُّهِ، مُسْكِنًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا»<sup>(٧)</sup>.

ومع خضوع التّتار لهذه الملة<sup>(٨)</sup>، وانتسابهم إلى هذه الملة، فلم

(١) الذَّبُّ عنهم: الدفاع عنهم وحمايتهم.

(٢) قطلوشاه: نائب غازان.

(٣) أي من المسلمين.

(٤) أي من أهل الكتاب المقيمين في ظل الدولة الإسلامية.

(٥) السَّبِي: الأسرى.

(٦) الحديث رواه أحمد والنسائي وابن ماجه وابن حبان والطبراني .

(٧) سورة الإنسان: الآية ٨

(٨) أي ملة المسلمين.

نخادعهم ولم ننافقهم، بل بَيَّنَ لهم ما هم عليه من الفساد، والخروج عن الإسلام الموَجِّب لجهادهم<sup>(١)</sup>، وأنَّ جنود الله المؤيَّدة، وعساكره المنصورة، المستقرة بالديار الشامية والمصرية، ما زالت منصورةً على من ناوَّها، مظفَّرةً على من عادها. وفي هذه المدة، لَمَّا شاع عند العامة أنَّ التَّتار مسلمون، أمسك العسكر عن قتالهم، فُقْتُلَ منهم بضعة عشر ألفاً، ولم يقتل من المسلمين مائتان، فلما انصرف العسكر إلى مصر، وبلغه ما عليه هذه الطائفة الملعونة<sup>(٢)</sup> من الفساد وعدم الدِّين، خرجت جنود الله

(١) وقد تكلم الناس في حكم قتال هؤلاء التتر من أي قبيل هو، فإنهم يظهرون بالإسلام وليسو بغاء على الإمام، فإنهم لم يكونوا في طاعته في وقت ثم خالفوه فكيف يجوز القتال ضدهم، وقد ارتكب العلماء في ذلك فقال ابن تيمية: هؤلاء من جنس الخوارج الذين خرجوا على سيدنا علي ومعاوية ورأوا أنهم أحق بالأمر منهما، وهؤلاء يزعمون أنهم أحق بإيقامة الحق من المسلمين، ويعيرون على المسلمين ما هم متلبسون به من المعا�ي والظلم، وهم متلبسون بما هو أعظم منه بأضعاف مضاعفة، فتفطن العلماء والناس لذلك. وكان يقول للناس إذا رأيتمني في صف التتر موالي لهم وعلى رأي مصحف فاقتلوني، فتشجع الناس في قتال التتر وقويت قلوبهم ونياتهم والله الحمد». ا.هـ.  
ابن كثير: البداية والنهاية ٢٣/١٤.

وقد ذكر العلامة الشيخ مرعي الكرمي الحنبلي في كتابه الكواكب الدرية، في ما يرويه الشيخ كمال الدين بن المنجاشي - وكان حاضراً مع شيخ الإسلام عندما اجتمع بغازان - أن ابن تيمية قال له: «أنت تزعم أنك مسلم ومعك قاضٌ وإمامٌ وشيخٌ ومؤذنون على ما بلغنا، فغزوتنا، وأبوك وجدهك كانوا كافرين وما عملا الذي علمت، عاهدنا فوفينا، وأنت عاهدت فغدرت وقتلت بما وفيت وجرت». وأخبر قاضي القضاة أبو العباس أنهم لما حضروا مجلس غازان قدم لهم طعام، فأكلوا منه إلا ابن تيمية فقيل: لم تأكل؟ فقال: كيف آكل من طَعْلَفْتُك وكله مما نهبت من أغذام الناس».

عن كتاب رجال الفكر والدعوة لأبي الحسن الندوبي ٢/٥٠.

(٢) أي التتار.

وللأرض منها وَئِيدٌ<sup>(١)</sup>، قد ملأت السهل والجبل، في كثرة وقوّة وعدّة وإيمان وصدق، قد بهرت العقول والألباب، محفوفةً بملائكة الله التي ما زال يمد بها الأّمّة الحنفية المخلصة لبارئها، فانهزم العدو بين أيديها، ولم يقف لمقابلتها، ثم أقبل العدو ثانيةً، فأرسل عليه من العذاب ما أهلك النّفوس والخليل<sup>(٢)</sup>، وانصرف خاسئاً<sup>(٣)</sup> وهو حَسِير<sup>(٤)</sup>، وصدق الله وعده ونصر عبده. وهو الآن في البلاء الشديد والتعكيس<sup>(٥)</sup> العظيم، والبلاء الذي أحاط به. والإسلام في عِزٍّ متزايد، وخير متراّف، فإنّ النبي صلّى الله عليه وسلم قد قال: «إِنَّ اللَّهَ يُبَعِّثُ لِهَذِهِ الْأُمَّةِ فِي رَأْسِ كُلِّ مَائَةٍ سَنَةً مِنْ يُجَدِّدُ لَهَا أَمْرَ دِينِهَا»<sup>(٦)</sup>.

وهذا الدّين في إقبال وتتجديـد، وأنا ناصـح للملك وأصـحـابـهـ، واللهـ الذي لا إـلهـ إـلـاـ هوـ الـذـيـ أـنـزـلـ التـورـةـ وـالـإـنـجـيلـ وـالـفـرقـانـ. وـيـعـلـمـ الـمـلـكـ أـنـ وـفـدـ نـجـرـانـ<sup>(٧)</sup> كـانـواـ نـصـارـىـ كـلـهـمـ، فـيـهـمـ الـأـسـقـفـ<sup>(٨)</sup> وـغـيـرـهـ، لـمـ قـدـمـوـاـ

(١) وَئِيدٌ: صوت يسمع كالدوي من بعيد من شدة الوطء على الأرض.

(٢) وكان ذلك في وقعة شقحب بالقرب من دمشق في شهر رمضان من سنة ٧٠٢ هـ. بقيادة السلطان الملك الناصر محمد بن قلاوون.

انظر: البداية والنهاية ٢٥/١٤.

(٣) خاستاً: مبعداً، مطروضاً، صاغراً.

(٤) حَسِير: كليل، ضعيف.

(٥) التعكـيسـ: الـارـتـدـادـ وـالـانـكـفـاءـ إـلـىـ الـخـلـفـ.

(٦) الحديث رواه أبو داود والحاكم في المستدرك والبيهقي في المعرفة، بلفظ: «على رأس كل مائة سنة».

(٧) نجران: مدينة في شمال اليمن على حدود عسير، دخلتها النصرانية عن طريق تجارها.

(٨) الأسقف: وهو أبو حارثة ابن علقة، أسقفهم وحبرهم وإمامهم وصاحب مدارسهم. وكان في الوفد غيره: العاقد، أمير القوم وذورأيهم واسمهم عبدالمسيح، والسيد لهم واسمهم الأبيهم. وكان عدد الوفد: ستون راكباً.

على النبي صلى الله عليه وسلم، ودعاهم إلى الله ورسوله وإلى الإسلام، خاطبوا في أمر المسيح وناظروه، فلما قامت عليهم الحجّة، جعلوا يراوغون، فأمر الله نبيه أنْ يدعوهم إلى المباهلة<sup>(١)</sup>، كما قال: «فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَكُمْ وَأَبْنَاءَنَا كَمْ وَنِسَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِ فَنَجْعَلُ لَعْنَتَ اللَّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ»<sup>(٢)</sup>.

فلما ذكر النبي صلى الله عليه وسلم ذلك استشروا بينهم، فقالوا: تعلمون أنَّه نبيٌّ وأنَّه ما باهل أحدٌ نبياً فافلخ، فأدّوا إليه الجزية، ودخلوا، في الذمة، واستعفوا من المباهلة<sup>(٣)</sup>.

كذلك بعث النبي صلى الله عليه وسلم كتاباً إلى قيصر، الذي كان ملك النصارى بالشام والبحر إلى قسطنطينية وغيرها، وكان ملكاً فاضلاً،

(١) المباهلة: أصل الابتهاج التضرع في الدعاء، وهنا الدعاء باللعنة.

(٢) سورة آل عمران: الآية ٦١ - حاجتك: جادلك وخاصمك، فيه: أي في عيسى، جاءك من العلم: بأنه عبدالله ورسوله.

(٣) يقول الإمام القرطبي في تفسيره ١٠٤/٤: «ولعل الآية الآنفة من سورة آل عمران، والتي نزلت في هذه القصة، تُعدُّ من أعلام نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، لأنَّه دعاهم إلى المباهلة فأبوا منها ورضوا بالجزية بعد أن أعلمهم كثيরهم العاقب أنهم إن باهلوه، اضطرب عليهم الوادي ناراً. فإنَّ مُحَمَّداً نبي مرسلاً، ولقد تعلمون أنه جاءكم بالفصل في أمر عيسى. فتركوا المباهلة وانصرفوا إلى بلادهم، على أن يزدّوا في كل عام ألف حلة في صفر وألف حلة في رجب. فصالحهم رسول الله صلى الله عليه وسلم على ذلك بدلاً من الإسلام». اهـ.

وقد طلبوا من النبي صلى الله عليه وسلم أن يبعث معهم رجلاً من أصحابه يرضاه لهم يحكم بينهم فبعث معهم أبو عبدة بن الجراح رضي الله عنه.

انظر: قصة وفـد نجران كاملة في سيرة ابن هاشم.

فلما قرأ كتابه وسائل عن علامته، عرف أنَّه النبي الذي بَشَّرَ به المسيح، وهو الذي كان وَعَدَ الله به إبراهيم في ابنه إسماعيل، وجعل يدعوه قومه النصارى إلى متابعته، وأكرم كتابه وقبله ووضعه على عينيه، وقال: «وَدَدْتُ أَنِّي أَخْلُصَ إِلَيْهِ حَتَّى أَغْسِلَ عَنْ قَدْمَيْهِ، وَلَوْلَا مَا أَنَا فِيهِ مِنَ الْمُلْكِ لَذَهَبْتُ إِلَيْهِ»<sup>(١)</sup>.

---

(١) ذكر الواقدي من حديث ابن عباس، ومن حديثه خرج في الصحيحين، أنَّ رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَتَبَ إِلَى قِيَصَرَ يَدْعُوهُ إِلَى الْإِسْلَامِ، وَبَعَثَ بِكِتَابِهِ مَعَ دِحْيَةَ الْكَلَبِيِّ، وَأَمْرَهُ أَنْ يَدْفَعَهُ إِلَى عَظِيمِ بُصْرَى لِيَدْفَعَهُ إِلَى قِيَصَرَ، فَدَفَعَهُ عَظِيمُ بُصْرَى إِلَى قِيَصَرَ. وَكَانَ قِيَصَرُ، لَمَّا كَشَفَ اللَّهُ عَنْهُ جَنُودَ فَارِسَ، مَشَى مِنْ حَمْصَ إِلَى إِيلِيَّاءَ (بَيْتِ الْمَقْدِسِ) شَكَرَ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ فِيمَا أَبْلَاهُ مِنْ ذَلِكَ. فَلَمَّا جَاءَ قِيَصَرَ كِتَابًا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: فَأَتَسْوَا لَنَا هَاهُنَا مِنْ قَوْمِهِ أَحَدًا نَسَأْلُهُمْ عَنْهُ. قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ فَأَخْبَرَنِي أَبُو سَفِيَّانُ بْنُ حَرْبٍ أَنَّهُ كَانَ بِالشَّامِ فِي رِجَالٍ مِنْ قَرِيشٍ قَدَّمُوا تَجَارِّاً، وَذَلِكَ فِي الْهَدْنَةِ الَّتِي كَانَتْ بَيْنَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَبَيْنَ كُفَّارِ قَرِيشٍ، قَالَ: فَأَتَانَا رَسُولُ قِيَصَرَ، فَانطَلَقَ بَنَا حَتَّى قَدِمْنَا إِيلِيَّاءَ. فَأَدْخَلَنَا عَلَيْهِ، فَإِذَا هُوَ جَالِسٌ فِي مَجْلِسِ مُلْكِهِ، عَلَيْهِ التَّاجُ وَحَوْلَهُ عَظِيمَ الرُّومَ. فَقَالَ لِتَرْجِمَانِهِ: سَلْهُمْ أَيْهُمْ أَقْرَبُ نَسْبًا بِهَذَا الْذِي يَزْعُمُ أَنَّهُ نَبِيٌّ، قَالَ أَبُو سَفِيَّانٌ: فَقُلْتُ أَنَا أَقْرَبُهُمْ نَسْبًا. وَلَيْسَ فِي الرُّكْبِ يَوْمَئِذٍ رَجُلٌ مِنْ بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ غَيْرِي. قَالَ قِيَصَرُ: أَدْنُوهُ مِنِّي. ثُمَّ أَمْرَ بِأَصْحَابِي فَجَعَلُوا خَلْفَ ظَهْرِي. ثُمَّ قَالَ لِتَرْجِمَانِهِ: قُلْ لِأَصْحَابِهِ إِنَّمَا قَدِمْتُ هَذَا أَمَامَكُمْ لِأَسْأَلَهُ عَنْ هَذَا الرَّجُلِ الَّذِي يَزْعُمُ أَنَّهُ نَبِيٌّ، وَإِنَّمَا جَعَلْنَاكُمْ خَلْفَ كَتْفِيهِ لِتَرْدُوا عَلَيْهِ كَذِبًا إِنْ قَالَهُ. قَالَ أَبُو سَفِيَّانٌ: فَوَاللَّهِ لَوْلَا الْحَيَاةِ يَوْمَئِذٍ أَنْ يَأْثُرُوا عَلَى كَذِبٍ، لَكَذَبْتُ عَلَيْهِ، وَلَكَنِّي أَسْتَحِيَتْ فَصَدَقْتُ وَأَنَا كَارِهٌ. ثُمَّ قَالَ لِتَرْجِمَانِهِ: قُلْ لِهِ كَيْفَ نَسْبُ هَذَا الرَّجُلِ فِيْكُمْ. قُلْتُ: هُوَ فِينَا ذُو نَسْبٍ قَالَ: قُلْ لَهُ هَلْ قَالَ هَذَا القَوْلَ أَحَدُكُمْ قَبْلَهُ؟ قُلْتُ لَا. قَالَ: فَهَلْ كَتَمْتُ تَهْمُونَهُ بِالْكَذْبِ قَبْلَ أَنْ يَقُولَ مَا قَالَ؟ قُلْتُ: لَا. قَالَ: هَلْ كَانَ مِنْ آبَائِهِ مَلْكٌ؟ قُلْتُ: لَا. قَالَ: فَأَشْرَافُ النَّاسِ يَتَبَعَّونَهُ أَمْ ضَعَفَاؤُهُمْ قُلْتُ: بَلْ ضَعَفَاؤُهُمْ. قَالَ: فَهَلَا يَزِيدُونَ أَوْ يَنْقَصُونَ؟ قُلْتُ: بَلْ =

وأما التّجاشي ملك الحبشة النّصراوي، فإنّه لَمَّا بَلَغَهُ خبر النّبِيِّ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ أَصْحَابِهِ الَّذِينَ هَاجَرُوا إِلَيْهِ، آمَنَ بِهِ وَصَدَّقَهُ، وَبَعَثَ إِلَيْهِ إِبْنَهُ وَأَصْحَابِهِ مَهَاجِرِينَ وَصَلَّى النّبِيُّ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ

يَزِيدُونَ. قَالَ: فَهُلْ يَرْتَدُ أَحَدُهُمْ سُخْطَةً لِدِينِهِ بَعْدَ أَنْ يَدْخُلَ فِيهِ؟ قَلْتَ: لَا. قَالَ: فَهُلْ يَغْدِرُ؟ قَلْتَ: لَا، وَنَحْنُ الْآنَ فِي مَدَّةٍ لَا نَدْرِي مَا هُوَ فَاعِلٌ فِيهَا. قَالَ: فَهُلْ قَاتَلْتُمُوهُ؟ قَلْتَ: نَعَمْ. قَالَ: فَكَيْفَ حَرَبُكُمْ وَحْرَبُهُ؟ قَلْتَ: دُولٌ وَسُجَالٌ، نَدَالٌ عَلَيْهِ مَرَّةٌ وَيَدَالٌ عَلَيْنَا أُخْرَى. قَالَ: فَمَا يَأْمُرُكُمْ بِهِ؟ قَلْتَ: يَأْمُرُنَا أَنْ نَعْبُدَ اللّهَ وَحْدَهُ لَا نَشْرُكُ بِهِ شَيْئًا، وَيَنْهَا نَا عَمَّا كَانَ يَعْبُدَ آبَاؤُنَا، وَيَأْمُرُنَا بِالصَّلَاةِ وَالصَّدَقَةِ وَالْعَفَافِ وَالْوَفَاءِ بِالْعَهْدِ وَأَدَاءِ الْأُمَانَةِ.

فَقَالَ لِتَرْجِمَانِهِ: قَلْ لَهُ إِنِّي سَأْلُكَ عَنْ نَسْبِهِ، فَزَعَمْتَ أَنَّهُ فِيكُمْ ذُو نَسْبٍ، وَكَذَلِكَ الرَّسُولُ تَبْعَثُ فِي نَسْبِ قَوْمِهِ؛ وَسَأْلُكَ هَلْ قَالَ هَذَا الْقَوْلُ هَذَا الْقَوْلُ مِنْكُمْ أَحَدُ قَبْلِهِ، فَزَعَمْتَ أَنَّ لَا، فَلَوْ كَانَ أَحَدُ مِنْكُمْ قَالَ هَذَا الْقَوْلُ قَبْلِهِ، لَقُلْتُ رَجُلٌ يَأْتُمُ بِقَوْلٍ قَبْلَهُ؛ وَسَأْلُكَ هَلْ كُنْتُمْ تَتَهَمِّونَهُ بِالْكَذْبِ قَبْلَ أَنْ يَقُولَ مَا قَالَ: فَزَعَمْتَ أَنَّ لَا، فَقَدْ عَرَفْتُ أَنَّهُ لَمْ يَكُنْ لِيَدُعَ الْكَذْبَ عَلَى النَّاسِ وَيَكْذِبُ عَلَى اللّهِ؛ وَسَأْلُكَ هَلْ كَانَ مِنْ آبَائِهِ مَلَكٌ، قَلْتَ لَا، فَقُلْتُ لَوْ كَانَ مِنْ آبَائِهِ مَلَكٌ قُلْتُ رَجُلٌ يَطْلُبُ مُلْكَ أَبِيهِ؛ وَسَأْلُكَ أَشْرَافَ النَّاسِ يَتَّبِعُونَهُ أَمْ ضَعْفَاؤُهُمْ، قُلْتُ ضَعْفَاؤُهُمْ، وَهُمْ أَتَبَاعُ الرَّسُولِ؛ وَسَأْلُكَ هَلْ يَزِيدُونَ أَوْ يَنْقَصُونَ، فَزَعَمْتَ أَنَّهُمْ يَزِيدُونَ، وَكَذَلِكَ الْإِيمَانُ حَتَّى يَتَمْ؛ وَسَأْلُكَ هَلْ يَرْتَدُ أَحَدُ سُخْطَةِ دِينِهِ بَعْدَ أَنْ يَدْخُلَ فِيهِ، فَزَعَمْتَ أَنَّ لَا، وَكَذَلِكَ الْإِيمَانُ حِينَ يَخَالِطُ بِشَاشَةِ الْقُلُوبِ لَا يَسْخُطُهُ أَحَدٌ؛ وَسَأْلُكَ هَلْ قَاتَلْتُمُوهُ، فَقُلْتُ نَعَمْ، وَأَنَّ حَرَبَكُمْ وَحْرَبُهُ دُولٌ وَسُجَالٌ يَدَالُ عَلَيْكُمْ مَرَّةً وَتَدَالُونَ عَلَيْهِ أُخْرَى، وَكَذَلِكَ الرَّسُولُ، تُبَتَّلُ ثُمَّ تَكُونُ لَهُمُ الْعَاقِبَةُ؛ وَسَأْلُكَ مَاذَا يَأْمُرُكُمْ بِهِ، فَزَعَمْتَ أَنَّهُ يَأْمُرُكُمْ بِالصَّلَاةِ وَالصَّدَقَةِ وَالْعَفَافِ وَالْوَفَاءِ بِالْعَهْدِ وَأَدَاءِ الْأُمَانَةِ.

وَهُوَ نَبِيٌّ، وَقَدْ كُنْتَ أَعْلَمُ أَنَّهُ خَارِجٌ، وَلَكِنْ لَمْ أَظِنْ أَنَّهُ فِيكُمْ. وَإِنْ كَانَ مَا أَتَانِيَ عَنْهُ حَقًّا، فَيُوشِكَ أَنْ يَمْلِكَ مَوْضِعَ قَدْمَيِّ هَاتِينِ، وَلَوْ أَعْلَمُ أَنِّي أَخْلُصُ إِلَيْهِ لَتَجْسِمْتُ لِقَيْهِ، وَلَوْ كُنْتُ عَنْهُ لَغَسْلَتْ قَدِيمَهُ.

عيون الأثر لابن سيد الناس ٢٦٠ .

لما مات ، ولما سمع سورة **كَهِيْعَصَ**<sup>(١)</sup> بكى ، ولما أخبروه عما يقولون في المسيح قال : والله ما يزيد عيسى على هذا مثل هذا العود ، وقال : «إِنَّ هَذَا وَالَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَى لِيُخْرُجَ مِنْ مِشْكَاهٍ<sup>(٢)</sup> وَاحِدَةً<sup>(٣)</sup> .

وكانت سيرة النبي صلى الله عليه وسلم أنَّ من آمن بالله وكتبه

---

(١) كَهِيْعَصَ : أي سورة مرريم .

(٢) مشكاه : كوة غير نافذة .

(٣) «وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَبْلَ بَعْثَتِ بَكْتَابِ النَّجَاشِيِّ مَعَ عُمَرَ بْنَ أَمْيَةَ الْضَّمَرِيِّ . وَذَكَرَ الْوَاقِدِيُّ أَنَّ ذَلِكَ الْكِتَابَ : (بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ، مِنْ مُحَمَّدِ رَسُولِ اللَّهِ إِلَى النَّجَاشِيِّ مَلِكِ الْجَبَشِ : سَلَّمْ أَنْتَ ، فَإِنِّي أَحْمَدُ إِلَيْكَ اللَّهَ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقَدُوسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمَهِيمُ ، وَأَشَهِدُ أَنَّ عِيسَى بْنَ مُرِيمَ رُوحُ اللَّهِ وَكَلْمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرِيمَ الْبَتُولِ الطَّبِيَّةِ الْحَصِينَةِ ، فَحَمَلَتْ عِيسَى ، فَخَلَقَهُ مِنْ رُوحِهِ وَنَفَخَهُ كَمَا خَلَقَ آدَمَ بِيَدِهِ . وَإِنِّي أَدْعُوكَ إِلَى اللَّهِ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ ، وَالْمَوَالَةُ عَلَى طَاعَتِهِ ، وَأَنْ تَتَبَعِنِي وَتَؤْمِنَ بِالَّذِي جَاءَنِي . فَإِنِّي رَسُولُ اللَّهِ وَإِنِّي أَدْعُوكَ وَجِنُودَكَ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَقَدْ بَلَغْتُ وَنَصَحْتُ فَاقْبِلُوا نَصِيْحَتِي وَالسَّلَامُ عَلَى مَنْ أَتَّبَعَ الْهَدِيَّ) .

فَكَتَبَ إِلَيْهِ النَّجَاشِيُّ : «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ، إِلَى مُحَمَّدِ رَسُولِ اللَّهِ مِنْ النَّجَاشِيِّ أَصْحَمَّةُ : سَلَامٌ عَلَيْكَ يَا نَبِيَّ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ ، وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ ، وَاللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ .

أَمَّا بَعْدُ ، فَقَدْ بَلَغَنِي كَتَابُكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ فِيمَا ذَكَرْتَ مِنْ أَمْرِ عِيسَى ، فَوَرَبَ السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ إِنَّ عِيسَى بْنَ مُرِيمَ لَا يَزِيدُ عَلَى مَا ذَكَرْتَ ثُقُورُقًا أَنَّهُ كَمَا ذَكَرْتَ . وَقَدْ عَرَفْنَا مَا بَعَثْتَ بِهِ إِلَيْنَا وَقَدْ قَرَبَنَا ابْنُ عَمِّكَ وَأَسْلَمْتُ عَلَى يَدِيهِ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ» .

(الثُّقُورُقُ عَلَامَةُ مَا بَيْنِ النَّوَافِذِ وَالْقَمَعِ) .

وَتَوَفَّى النَّجَاشِيُّ سَنَةً تَسْعَ بِالْحَبَشَةِ وَأَخْبَرَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِمُوْتِهِ يَوْمَهُ وَخَرَجَ بِالنَّاسِ إِلَى الْمَصْلِيِّ ، فَصَلَّى عَلَيْهِ ، وَالنَّاسُ خَلْفَهُ صَفَوفٌ ، وَكَبَرَ عَلَيْهِ أَرْبَعًا» .

عيون الأثر لابن سيد الناس ٢/٢٦٤ .

ورسله من النصارى صار من أمته، له ما لهم وعليه ما عليهم، وكان له أجران: أجرٌ على إيمانه بال المسيح، وأجرٌ على إيمانه بمحمد<sup>(١)</sup>. ومن لم يؤمن به من الأمم، فإن الله أمر بقتاله كما قال في كتابه: ﴿قَاتَلُوا الَّذِينَ لَمْ يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحِرِّمُونَ مَا حَرَمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُوا الْحِرْزَةَ عَنْ يَدِهِمْ صَنِعُوهُ﴾<sup>(٢)</sup>.

فمن كان لا يؤمن بالله، بل يسب الله ويقول إنه ثالث ثلاثة وأنه صليب، ولا يؤمن برسله، بل يزعم أن الله حمِّلَ وُولَدَ، وكان يأكل ويشرب ويتغوط وينام، هو الله وابن الله، وأن الله أو ابنه حل فيه وتدرّعه، ويُجحد ما جاء به محمد خاتم المرسلين، ويُحرّف نصوص التوراة والإنجيل، فإن في الأنجليل الأربع<sup>(٣)</sup> من التناقض والاختلاف، بينما أمر بما أمر الله به وأوجبه ما فيها، ولا يدين الحق، ودين الحق هو الإقرار بما أمر الله به وأوجبه من عبادته وطاعته، ولا يُحرّم ما حرم الله ورسوله من الدّم والميّة ولحم الخنزير، الذي ما زال حراماً من لَدُنْ آدم إلى محمد صلى الله عليه وسلم ما أباحه نبِيُّ قَطْ. بل علماء النصارى يعلمون أنه مُحرّم، وما يمنع بعضهم من إظهار ذلك إلا الرغبة والرهبة، وبعضهم يمنعه العناد والعاده ونحو ذلك، ولا يؤمنون باليوم الآخر لأن عامتهم، وإن

(١) ثبت في الصحيحين من حديث الشعبي عن أبي بردة عن أبي موسى أن رسول الله (صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) قال: «ثلاثة يُؤْتُونَ أجرهم مرتين: رجل من أهل الكتاب آمن بنبِيِّه وآمن بِيَه، ورجل مملوك أدى حق الله وحق مواليه، ورجل أذب جاريته فأحسن تأدبيها ثم اعتقها وتزوجها».

(٢) سورة التوبه: الآية ٢٩.

(٣) وهي: إنجيل متى، إنجيل مرقس، إنجيل لوقا، وإنجيل يوحنا.

كانوا يقرون بقيامة الأبدان لكنهم لا يقرون بما أخبره الله به من الأكل والشرب واللباس والنكاح والنعيم والعقاب في الجنة والنار، بل غاية ما يُقرُّون به من النعيم: السمع والشم، ومنهم مُتفلسفة ينكرون معاد الأجساد، وأكثر علمائهم زنادقة، وهم يضمرون ذلك ويُسخرون بعوامهم لا سيّما بالنساء والمتربّين منهم لضعف العقول. فمن هذا حاله، فقد أمر اللهُ رسوله بجهاده حتى يدخل في دين الله، أو يؤدّي الجزية، وهذا دين محمد صلى الله عليه وسلم.

ثم المسيح صلوات الله عليه لم يأمر بجهاد، ولا سيّما بجهاد الأمة الحنفية ولا الحواريون بعده. فيا أيها الملك: كيف تستحلُّ سفك الدماء وسيّيَّ الحريم وأخذ الأموال بغير حجة من الله ورسله.

ثم، أما يعلم الملك أن بديارنا من النصارى، أهل الذمة والأمان، ما لا يُحصي عدّهم إلّا الله، ومعاملتنا فيهم معروفة. فكيف يعاملون أسرى المسلمين بهذه المعاملات التي لا يرضى بها ذو مُروءة ولا ذو دين. لست أقول عن الملك وأهل بيته ولا إخوانه، فإن أبا العباس شاكرً للملك وأهل بيته كثيراً، معترف بما فعلوه معه من الخير. وإنما أقول عن عموم الرعية. أليس الأسرى في رعاية الملك. أليست عهود المسيح وسائر الأنبياء توصي بالبر والإحسان، فأين ذلك؟.

ثم إن كثيراً منهم إنما أخذوا غدراً، والغدر حرام في جميع الملل والشائع والسياسات. فكيف تستحلون أن تستولوا على من أخذ غدراً. افتَأِمُونَ مع هذا أن يقابلُكم المسلمين ببعض هذا، وتكونوا مغدورين. والله ناصرهم ومعينهم، لا سيّما في هذه الأوقات، والأمة قد امتدت للجهاد. واستعدت للجلاّد، ورغم الصالحون وأولياء الرحمن في

طاعته. وقد تولى التغور الساحلية أمراءٌ ذوو بأس شديد، وقد ظهر بعض أثراهم، وهم في ازدياد.

ثم عند المسلمين من الرجال الفِداوِيَّة<sup>(١)</sup>، الذين يغتالون الملوك في فُرُشَّها وعلى أفراسها، من قد بلغ الملك خبرُهم قديماً وحديثاً، وفيهم الصالحون الذين لا يَرِدُ الله دُعَواتهم، ولا يُخْيِب طلباتهم، الذين يغضبُ الربُّ لغضبِهم ويرضى لرضاهُم. وهؤلاء التار، مع كثرتهم وانتسابِهم إلى المسلمين، لِمَا غضبَ المسلمين عليهم أحاط بهم من البلاء ما يعُظُّم عن الوصف، فكيف يَحْسُنُ أيها الملك، بقوم يجاورون المسلمين من أكثر الجهات، أن يعاملوهم هذه المعاملة التي لا يرضاهَا عاقل لا مسلم ولا معاهد.

هذا، وأنت تعلم أن المسلمين لا ذنب لهم أصلاً، بل هم المحمودون على ما فعلوه، فإن الذي أطبقَ العقلاً على الإقرار بفضلِه هو دينهم، حتى الفلاسفة أجمعوا على أنه لم يَطْرُقَ العالم دينٌ أفضل من هذا الدين، فقد قامت البراهين على وجوب متابعته.

ثم هذه البلاد ما زالت بآيديهم، الساحل، بل وقبرص أيضاً ما أخذت منهم إلا من أقل من ثلاثةٍ سنة<sup>(٢)</sup>، وقد وعدهم النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنهم لا يزالون ظاهرين إلى يوم القيمة<sup>(٣)</sup>، فما يُؤْمِنُ بالملك<sup>(٤)</sup>

---

(١) الفِداوِيَّة: أي الفدائِيَّة.

(٢) قبرص: فتحها المسلمون سنة (٢٨ هـ - ٦٤٨ م) استردتها البيزنطيون سنة (٣٥٥ هـ - ٩٦٥ م).

(٣) الحديث: قال رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لا تزال عصابة من أمتي يقاتلون على أمر الله، قاهرين لعدوهم، لا يضرهم من خالفهم حتى تأتي الساعة وهم على ذلك». رواه مسلم عن حديث عقبة بن عامر.

(٤) أي ما يضمن له، ويدعوه للإطمئنان والركون.

أن هؤلاء الأسرى المظلومين بيلدته، ينتقم لهم رب العباد والبلاد كما ينتقم لغيرهم، وما يُؤْمِنُه أن تأخذ المسلمين حَمَيَّة<sup>(١)</sup> إسلامهم، فينالوا فيها ما نالوا من غيرها. ونحن، إذا رأينا من الملك وأصحابه ما يُصلح، عاملناهم بالْحُسْنَى، وإلَّا فمن يُغَيِّرُ عليه لَيْنُصُرَنَّه اللَّهُ.

وأنت تعلم أن ذلك من أيسر الأمور على المسلمين، وأنا ما غرضي الساعة إلَّا مخاطبُكم بالتي هي أحسن، والمساعدة على النظر في العلم واتباع الحق وفعل ما يجب، فإن كان عند الملك من يثق بعقله ودينه، فليبحث معه عن أصول العلم وحقائق الأديان، ولا يرضي أن يكون من هؤلاء النصارى المقلِّدين الذين لا يسمعون ولا يعقلون، إلَّا هم إلَّا كالأنعام بل هم أضلُّ سبيلاً.

وأصل ذلك، أن تستعين بالله وتسأله الهدية وتقول: «اللَّهُمَّ أَرْنِي الحَقَّ حَقًا وَأَعْنِي عَلَى اتِّبَاعِهِ، وَأَرْنِي الْبَاطِلَ باطِلًا وَأَعْنِي عَلَى اجْتِنَابِهِ، وَلَا تَجْعَلْهُ مُسْتَبْهَمًا<sup>(٢)</sup> عَلَيَّ فَأَتَبِعُ الْهَوَى، وَقُلْ لَهُمْ رَبُّ جِبْرِيلَ وَمِيكَائِيلَ وَإِسْرَافِيلَ<sup>(٣)</sup> فَاطِرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ، عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ، أَنْتَ تَحْكُمْ بَيْنَ عِبَادِكَ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ، اهْدِنِي لِمَا اخْتَلَفَ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِكِ إِنَّكَ تَهْدِي مِنْ تَشَاءُ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ».

والكتاب<sup>(٥)</sup> لا يحتمل البُسْطُ أكثر من هذا، لِكِنْ أَنَا مَا أَرِيدُ لِلْمَلِكِ إِلَّا مَا يَنْفَعُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَهُمَا شَيْئَانِ: أَحْدُهُمَا لِهِ خَاصَّة، وَهُوَ

(١) حَمَيَّة إسلامهم: أي الأنفة والمرءودة فيه.

(٢) يعني الباطل.

(٣) مستبهماً على: مشتبهاً ومستغلهاً على.

(٤) من الملائكة عليهم السلام.

(٥) يقصد هذه الرسالة.

معرفته بالعلم والدين، وانكشاف الحق وزوال الشبهة وعبادة الله كما أمر، فهذا خير له من مُلْك الدُّنْيَا بِحَدَافِيرِهَا<sup>(١)</sup>، وهو الذي بعث به المسيح، وعلمه الحواريين. الثاني له وللمسلمين، وهو مساعدته للأسرى الذين في بلاده، وإحسانه إليهم، وأمر رعيته بالإحسان إليهم والمساعدة لنا على خلاصهم، فإنَّ في الإِسْعَادِ إِلَيْهِمْ دَرْكًا<sup>(٢)</sup> على الملك في دينه ودين الله تعالى وعند المسلمين، وكان المسيح أعظم الناس توصية بذلك.

ومن العَجَب كُلَّ العَجَب، أن يُأْسِرَ النَّصَارَى قَوْمًا غَدْرًا أو غَيْرَ غَدْرٍ ولم يقاتلوهم، والمسيح يقول: «من لطْمَكَ عَلَى خَدِّكَ الْأَيْمَنْ فَأَدِرْ لَه خَدِّكَ الْأَيْسَرْ، وَمَنْ أَخْذَ رَدَاعَكَ أَعْطِهِ قَمِصَكَ»<sup>(٣)</sup> وكلما كثُرتَ الأسرى عندكم، كان أَعْظَمَ لغضِبِ الله وغضِبِ عبادِ المسلمين. فكيف يمكن السكوتُ على أسرى المسلمين في قبرص، سِيَّما وعامة هؤلاء الأسرى قوم فقراء وضعفاء ليس لهم من يسعى فيهم. وهذا أبو العباس، مع أنه من عباد المسلمين، وله عبادة وفقر، وفيه مشيخة، ومع هذا فما كاد يحصل له فداؤه إِلَّا بالشِّدَّةِ. وَدِينِ الإِسْلَام يَأْمُرُنَا أَن نعِينَ الْفَقِيرَ والضَّعِيفَ. فالملك أَحَقُّ أَن يُسَاعِدَ عَلَى ذَلِكَ مِنْ وَجْهِ كَثِيرٍ، لَا سِيَّما وَالْمَسِيحُ يُوصِي بِذَلِكَ فِي الإِنْجِيلِ، وَيَأْمُرُ بِالرَّحْمَةِ الْعَامَةِ وَالْخَيْرِ الشَّامِلِ

(١) بِحَدَافِيرِهَا: بِأَسْرِهَا.

(٢) دَرْكًا: تِبْعَةً.

(٣) وقد ورد في الإنجيل على لسان المسيح قوله: «سَمِعْتُمْ أَنَّه قِيلَ عَيْنَ وَسَنْ بِسَنْ، وَأَمَّا أَنَا فَأَقُولُ لَكُمْ لَا تَقاوِمُوا الشَّرَّ، بَلْ مِنْ لَطْمَكَ عَلَى خَدِّكَ الْأَيْمَنْ فَحُولْ لَه الْأَخْرَى أَيْضًا، وَمَنْ أَرَادَ أَنْ يَخَاصِمَكَ وَيَأْخُذَ ثُوبَكَ فَاتَّرَكْ لَه الرَّدَاءَ أَيْضًا، وَمَنْ سَخَرَكَ مِيلًا وَاحِدًا فَاذْهَبْ مَعَهُ اثْنَيْنِ، وَمَنْ سَأَلَكَ فَأَعْطُهْ، وَمَنْ أَرَادَ أَنْ يَقْتَرَضَ مِنْكَ فَلَا تَرْدَهْ».

كالشمس والمطر. والملك وأصحابه، إذا عاونونا على تخلص الأسرى والإحسان إليهم، كان الحظ الأوفر لهم في ذلك، في الدنيا والآخرة. أما في الآخرة، فإن الله يُثبِّت على ذلك ويأجُّر عليه، وهذا مما لا ريب فيه عند العلماء المسيحيين، الذين لا يتبعون الهوى. بل كل من أتقى الله وأنصف، علِمَ أنَّهم أسروا بغير حق، ولا سيما من أخذ غدرًا. والله تعالى لم يأمر ولا المسيح أَمْرًا ولا أحدًا من الحواريين ولا من اتبع المسيح على دينه، لا يأسِرُ أهل مِلَّةِ إِبْرَاهِيمَ ولا بقتلهم وكيف وعامة النصارى يُقْرُونَ بِأَنَّ مُحَمَّدًا رسولَ الْأَمِيَّنَ، فكيف يجوز أن يقاتل أهل دين اتبعوا رسولهم.

«إِنْ قَالَ قَائِلٌ»: هم<sup>(١)</sup> قاتلُونَا أَوْلَى مَرَةً. «قَيْلٌ»: هذَا باطِلٌ فِيمَنْ غَدَرْتُمْ بِهِ، وَمَنْ بَدَأْتُمُوهُ بِالْقَتَالِ. وَأَمَّا مَنْ بَدَأْكُمْ مِنْهُمْ فَهُوَ مَعْذُورٌ، لِأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَمْرَهُ بِذَلِكَ وَرَسُولُهُ، بَلْ الْمَسِيحُ وَالْحَوَارِيُّونَ أَخْذُ عَلَيْهِمُ الْمَوْاْتِيقَ بِذَلِكَ. وَلَا يَسْتُوِي مَنْ عَمِلَ بِطَاعَةَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَدَعَا إِلَى عِبَادَتِهِ وَدِينِهِ، وَأَقْرَبَ بِجُمِيعِ الْكِتَابِ وَالرَّسُولِ، وَقَاتَلَ لِتَكُونَ كَلْمَةُ اللَّهِ هِيَ الْعُلِيَا وَلِيَكُونَ الدِّينُ كَلْمَةُ اللَّهِ، وَمَنْ قَاتَلَ فِي هَوَى نَفْسِهِ وَطَاعَةَ شَيْطَانِهِ، عَلَى خَلْفِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ.

وَمَا زَالَ فِي النَّصَارَى مِنَ الْمُلُوكِ وَالْقَسِيْسِينَ وَالرَّهَبَانِ وَالْعَامَّةِ، مِنْ لِهِ مِزْيَةٌ عَلَى غَيْرِهِ فِي الْمَعْرِفَةِ وَالدِّينِ، فَيُعْرَفُ بَعْضُ الْحَقِّ، وَيَنْقَادُ لِكَثِيرٍ مِنْهُ، وَيُعْرَفُ مِنْ قَدْرِ الإِسْلَامِ وَأَهْلِهِ مَا يَجْهَلُهُ غَيْرُهُ، فَيُعَامِلُهُمْ مُعَامَلَةً تَكُونُ نَافِعَةً لَهُ فِي الدِّينِ وَالْأَخْرِ. ثُمَّ فِي فَكَاكِ الْأَسِيرِ وَثُوَابِ الْعِتْقِ مِنْ كَلَامِ الْأَنْبِيَاءِ وَالصَّدِيقَيْنِ مَا هُوَ مَعْرُوفٌ لِمَنْ طَلَبَهُ، فَمَهْمَا عَمِلَ الْمَلِكُ مَعَهُمْ، وَجَدَ ثُمَرَتَهُ.

---

(١) أي المسلمين.

وأَمَّا فِي الدُّنْيَا، فَإِنَّ الْمُسْلِمِينَ أَقْدَرُ عَلَى الْمَكَافَةِ فِي الْخَيْرِ وَالشَّرِّ  
 مِنْ كُلِّ أَحَدٍ، وَمِنْ حَارِبَوْهُ فَالْوَلِيلُ كُلُّ الْوَلِيلِ لَهُ. وَالْمُلْكُ، لَا بَدَّ أَنْ  
 يَكُونَ سَمِعُ السَّيِّرِ، وَبَلَغَهُ أَنَّهُ مَا زَالَ فِي الْمُسْلِمِينَ النُّفُرُ الْقَلِيلُ<sup>(١)</sup> مِنْهُمْ  
 مِنْ يَغْلِبُ أَضْعَافًا مَضَاعِفَةً مِنَ النَّصَارَى وَغَيْرِهِمْ<sup>(٢)</sup>، فَكَيْفَ إِذَا كَانُوا  
 أَضْعَافَهُمْ، وَقَدْ بَلَغَهُ الْمَلَاحِمُ الْمَشْهُورَةُ فِي قَدِيمِ الدَّهْرِ وَحَدِيثِهِ، مُثْلِّ  
 أَرْبَعينَ أَلْفًا يَغْلِبُونَ مِنَ النَّصَارَى أَكْثَرَ مِنْ أَرْبِعِمِائَةِ أَلْفٍ أَكْثَرُهُمْ فَارِسٌ،  
 وَمَا زَالَ الْمَرَابِطُونَ بِالثُّغُورِ<sup>(٣)</sup>، مَعَ قِلْتَهُمْ وَاشْتِغَالِ مُلُوكِ الْإِسْلَامِ عَنْهُمْ،  
 يَدْخُلُونَ بِلَادَ النَّصَارَى، فَكَيْفَ وَقَدْ مَنَّ اللَّهُ تَعَالَى عَلَى الْمُسْلِمِينَ بِالْجَمْعِ  
 كَلْمَتِهِمْ وَكَثْرَةِ جَيْوَشِهِمْ، وَبِأَسْ مُقْدَمِيهِمْ وَعُلُوِّهِمْ، وَرَغْبَتِهِمْ فِيمَا  
 يُقْرَبُ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى، وَاعْتِقَادُهُمْ أَنَّ الْجَهَادَ أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ الْمُطْوَعَةِ،  
 وَتَصْدِيقُهُمْ بِمَا وَعَدُوهُمْ نِبَاهِمْ حَيْثُ قَالُوا: «يُعْطِي الشَّهِيدُ سَتَ خَصَالٍ»:  
 يُغْفَرُ لَهُ بِأَوَّلِ قَطْرَةٍ مِنْ دَمِهِ، وَيُرَى مَقْعِدَهُ فِي الْجَنَّةِ، وَيُكْسَى حَلَّةً  
 إِلِيَّمَانَ، وَيُزَوْجُ بِاثْنَيْنِ وَسَبْعِينَ مِنَ الْحُورِ الْعَيْنِ، وَيُؤْفَقُ فِتْنَةَ الْقَبْرِ،  
 وَيُؤْمَنُ مِنَ الْفَزَعِ الْأَكْبَرِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ<sup>(٤)</sup>.

ثُمَّ إِنَّ فِي بِلَادِهِمْ مِنَ النَّصَارَى أَضْعَافًا مَا عَنْدَكُمْ مِنَ الْمُسْلِمِينَ،

(١) النُّفُرُ الْقَلِيلُ: الْجَمَاعَةُ الْقَلِيلَةُ مِنَ الرِّجَالِ.

(٢) قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: «إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ عَشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مَائَتِينَ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ  
 مَائَةٌ يَغْلِبُوا أَلْفًا مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ» [سُورَةُ الْأَنْفَالِ: الْآيَةُ

. ٦٥]

(٣) الْمَرَابِطُونَ بِالثُّغُورِ: الْمَلَازِمُونَ حَدُودُ الْبَلَادِ لِحِمَايَتِهَا.

(٤) الْحَدِيثُ: عَنْ قَيْسِ الْجَذَامِيِّ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «يُعْطِي  
 الشَّهِيدُ سَتَ خَصَالٍ عِنْدَ أَوَّلِ قَطْرَةٍ مِنْ دَمِهِ: يُكَفَّرُ عَنْهُ كُلُّ خَطِيَّةٍ وَيُرَى  
 مَقْعِدُهُ مِنَ الْجَنَّةِ وَيُزَوْجُ مِنْ حُورِ الْعَيْنِ وَيُؤْمَنُ مِنَ الْفَزَعِ الْأَكْبَرِ وَمِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ  
 وَيُحْلَى حَلَّةَ إِلِيَّمَانَ». رَوَاهُ ابْنُ سَعْدٍ فِي الطَّبَقَاتِ وَأَحْمَدُ فِي مُسْنَدِهِ.

فَإِنْ فِيهِمْ مِنْ رُؤُوسِ النَّصَارَىٰ<sup>(١)</sup> مَنْ لِيْسَ فِي الْبَحْرِ<sup>(٢)</sup> مِثْلُهُمْ إِلَّا قَلِيلٌ .  
وَأَمَّا أَسْرَاءُ الْمُسْلِمِينَ ، فَلَيْسَ فِيهِمْ مَنْ يَحْتَاجُ إِلَيْهِ الْمُسْلِمُونَ وَلَا مَنْ  
يَتَفَعَّلُونَ بِهِ ، وَإِنَّمَا نَسْعَى فِي تَخْلِيصِهِمْ لِأَجْلِ اللَّهِ تَعَالَى ، رَحْمَةً لَهُمْ  
وَتَقْرِباً إِلَيْهِ يَوْمَ يَجْزِي اللَّهُ الْمُصْدِقِينَ وَلَا يَضِيِّعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ .

وَأَبُو الْعَبَّاسِ ، حَامِلُ هَذَا الْكِتَابِ ، قَدْ بَثَ مَحَاسِنَ الْمُلْكِ وَإِخْوَتِهِ  
عِنْدَنَا ، وَاسْتَعْطَفَ قُلُوبِنَا إِلَيْهِ<sup>(٣)</sup> فَلَذِلِكَ كَاتِبُ الْمُلْكِ ، لَمَّا بَلَغْتِنِي رَغْبَتِهِ  
فِي الْخَيْرِ وَمِيلَهِ إِلَى الْعِلْمِ وَالدِّينِ ، وَأَنَا مِنْ نَوَابِ الْمَسِيحِ وَسَائِرِ الْأَنْبِيَاءِ  
فِي مَنَاصِحَةِ الْمُلْكِ وَأَصْحَابِهِ<sup>(٤)</sup> ، وَطَلَبَ الْخَيْرَ لَهُمْ ، فَإِنَّ أُمَّةَ مُحَمَّدٍ خَيْرٌ  
أُمَّةٌ أَخْرَجَتْ لِلنَّاسِ<sup>(٥)</sup> ، يَرِيدُونَ لِلْخَلْقِ خَيْرَ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ ، يَأْمُرُونَ  
بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيَدْعُونَهُمْ إِلَى اللَّهِ ، وَيَعِينُونَهُمْ عَلَى مَصَالِحِ  
دِينِهِمْ وَدُنْيَاهُمْ . وَإِنْ كَانَ الْمُلْكُ قَدْ بَلَغَهُ بَعْضُ الْأَخْبَارِ الَّتِي فِيهَا طَعْنٌ  
عَلَى بَعْضِهِمْ أَوْ طَعْنٌ عَلَى دِينِهِمْ ، فَإِنَّمَا أَنْ يَكُونُ الْخَبَرُ كَاذِبًا ، أَوْ مَا فَهِمُ  
الْتَّأْوِيلُ وَكَيْفَ صُورَةُ الْحَالِ . وَإِنْ كَانَ صَادِقًاً عَنْ بَعْضِهِمْ بِنَوْعِهِ مِنِ  
الْمَعَاصِي وَالْفَوَاحِشِ وَالظُّلْمِ ، فَهَذَا لَا بَدْ مِنْهُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ ، بَلْ الَّذِي يَوْجِدُ

(١) رُؤُوسُ النَّصَارَىٰ: سَادِتُهُمْ وَمَقْدُومُهُمْ .

(٢) يَقْصِدُ فِي الْجَزِيرَةِ (قَبْرِصِ) .

(٣) اسْتَعْطَفَ قُلُوبِنَا إِلَيْهِ: طَلَبَ عَطْفَ قُلُوبِنَا إِلَيْهِ ، وَأَثَارَهُ نَحْوُهُ .

(٤) إِشَارَةٌ إِلَى مَا وَرَدَ فِي حَدِيثِ أَبِي الدَّرَداءِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «... إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ ، وَإِنَّ الْأَنْبِيَاءَ لَمْ يُوْرِثُوا دِينَارًا وَلَا  
دَرْهَمًا ، وَإِنَّمَا وَرَثُوا الْعِلْمَ ، فَمَنْ أَخْذَهُ أَخْذَ بَحْظَ وَافِرٍ» . رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالْدَارْمِيُّ  
وَأَبُو دَاوُدُ وَالْتَّرْمِذِيُّ وَابْنُ مَاجَهٍ .

(٥) وَقَالَ تَعَالَى: «كَتَمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أَخْرَجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ  
الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ» [سُورَةُ آلِ عُمَرَانَ: الْآيَةُ ١١] .

في المسلمين من الشر أقل مما في غيرهم بكثير، والذي فيهم من الخير لا يوجد مثله في غيرهم<sup>(١)</sup>.

والملك، وكل عاقل، يعرف أن أكثر النصارى خارجون عن وصايات

(١) يقول الإمام ابن قيم الجوزية في كتابه هداية الحيارى ص ١٣٠ : «إن الذنوب والمعاصي أمر مشترك بين الأمم. لم تزل في العالم من طبقات بني آدم، عالمهم وجاهلهم، وزاهدhem في الدنيا وراغبهم، وأميرهم ومأمورهم، وليس ذلك أمراً اختصت به هذه الأمة، حتى يقبح بها فيها وفي نبيها. إن الذنوب والمعاصي لا تنافي الإيمان بالرسل، بل يجتمع في العبد الإسلام والإيمان، والذنوب والمعاصي، فيكون فيه هذا وهذا. فالمعاصي لا تنافي الإيمان بالرسل وإن قدحت في كماله وتمامه. إن الذنوب تغفر بالتوبة النصوح، فلو بلغت ذنوب العبد عنان السماء، وعدد الرمل والحصا، ثم تاب منها تاب الله عليه، قال تعالى : ﴿قُلْ يَا عَبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾. فهذا في حق التائب، فإن التوبة تجب ما قبلها، والتائب من الذنب كمن لا ذنب له، والتوحيد يُكَفِّرُ الذنوب، كما في الحديث الصحيح الإلهي : ابن آدم لو لقيتني بقرب الأرض خطايا، ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً، لقيتك بقربابها مغفرة، فالMuslimون ذنوبهم ذنوب موحد إن قوي التوحيد على محو آثارها بالكلية، وإنما مما معهم من التوحيد يخرجهم من النار إن عذبوا بذنوبهم. وأما المشركون والكافر فإن شركهم وكفرهم يحبط حسناتهم، فلا يلقون ربهم بحسنٍ يرجون بها النجاة، ولا يغفر لهم شيء من ذنوبهم، قال تعالى : ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرِّكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ﴾. وقال تعالى في حق الكفار والمشركين : ﴿وَقَدَّمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مُّثُرَّأً﴾. فالذنوب رسول الله صلى الله عليه وسلم : «أبى الله أن يقبل من مشرك عملاً». تزول آثارها بالتوبة النصوح، والتوحيد الخالص، والحسنات الماحية، والمصائب المكفرة لها، وشفاعة الشافعين في الموحدين، وآخر ذلك إذا عذب بما يبقى عليه منها، أخرجه توحيده من النار. وأما الشرك بالله والكفر بالرسول فإنه يحبط جميع الحسنات بحثث، لا تبقى معه حسنة . ١- هـ.

المسيح والحواريين ورسائل بولص وغيره من القديسين<sup>(١)</sup>، وإن كان أكثر ما معهم من النصرانية، شُرب الخمر وأكل الخنزير وتعظيم الصليب، ونومايس مبتَدعة ما أَنْزَلَ الله بها من سُلطان، وأنَّ بعضهم يَسْتَحْلُ بعض ما حَرَّمَتُهُ الشريعة النصرانية. هذا فيما يُقْرُونَ به، وأما مخالفتهم لما لا يُقْرُونَ به فكلهم داخل في ذلك بل قد ثَبَّتَ عندنا من الصادق المصدق رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أنَّ المُسْكِنَ عِيسَى بْنَ مَرْيَمَ يَنْزَلُ عندنا بالمنارة البيضاء في دمشق، واصْبَعًا يَدِهُ عَلَى مَنْكِبَيِّ مَلَكَيِّنْ، فِي كِسْرِ الصَّلَبِ، وَيَقْتُلُ الْخَنْزِيرَ، وَيَضْعِفُ الْجِزْيَةَ، وَلَا يَقْبَلُ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا إِلَيْهِ إِلَسَامٌ، وَيَقْتُلُ مُسِيْحَ الْضَّلَالَةِ، الْأَعْوَرَ الدِّجَالَ، الَّذِي يَتَّبِعُهُ الْيَهُودُ<sup>(٢)</sup> وَيُسْلِطُ الْمُسْلِمُونَ عَلَى الْيَهُودَ حَتَّى يَقُولُ الشَّجَرُ وَالْحَجَرُ: يَا مُسْلِمٌ، هَذَا يَهُودِيٌّ وَرَأَيْتَ فَاقْتُلَهُ<sup>(٣)</sup>، وَيَتَّقَمُ اللَّهُ لِمُسِيْحِ بْنِ مَرْيَمَ مُسِيْحِ الْهَدَىِ، مِنَ الْيَهُودِ، مَا آذَوْهُ وَكَذَبُوهُ لِمَا بَعَثَ إِلَيْهِمْ.

(١) قال تعالى: «ولو آمن أهل الكتاب لكان خيراً لهم منهم المؤمنون وأكثرهم الفاسقون» [سورة آل عمران: الآية ١١٠].

(٢) فمن حديث النواس بن سمعان أن رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقول: «... إِذْ بَعَثَ اللَّهُ مُسِيْحًا أَبْنَى مَرْيَمًا، فَيَنْزَلُ عَنِ الْمَنَارَةِ الْبَيْضَاءِ، شَرْقِيِّ دِمْشِقَ، بَيْنَ مَهْرَوْذَتَيْنِ، وَاصْبَعًا كَفِيهِ عَلَى أَجْنَحَتَيْ مَلَكَيْنِ...» (بَيْنَ مَهْرَوْذَتَيْنِ: مَعْنَاهُ يَنْزَلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي حَلْتَيْنِ لَا بَسْهَمَا وَفِيهِمَا صَفْرَةٌ خَفِيفَةٌ فَيَكُونُ عَلَى جَمَالِ فِي الْمَلَبِسِ إِلَى جَمَالِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي الْخَلْقَةِ). رواه مسلم. واللفظ له. وأبو داود والترمذى وابن ماجه وأحمد في مسنده والحاكم في المستدرك.

وعن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيدهِ لَيُوشَكَنَ أَنْ يَنْزَلَ فِي كِسْرِيْ أَبْنَى مَرْيَمَ حَكْمًا عَدْلًا فِي كِسْرِ الصَّلَبِ وَيَقْتُلُ الْخَنْزِيرَ وَيَضْعِفُ الْحَرْبَ وَيَفْيِضُ الْمَالَ، حَتَّى لَا يَقْبِلَهُ أَحَدٌ حَتَّى تَكُونُ السَّجْدَةُ الْوَاحِدَةُ خَيْرًا مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا». رواه البخاري ومسلم.

(٣) الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ =

أَمَّا مَا عندنا في أمر النصارى، وما يفعل الله بهم من إدالة المسلمين<sup>(١)</sup> عليهم، وتسليطه عليهم؛ فهذا مِمَّا لا أُخْبِرُ بِهِ الْمَلَكُ لِئَلَّا يُضيقُ صَلْدَرَهُ، وَلَكِنَّ الَّذِي أَنْصَحَهُ بِهِ، أَنَّ كُلَّ مَنْ أَسْلَفَ<sup>(٢)</sup> إِلَى الْمُسْلِمِينَ خَيْرًا وَمَالَ إِلَيْهِمْ، كَانَتْ عَاقِبَتِهِ<sup>(٣)</sup> مَعْهُمْ حَسْنَةٌ بِحَسْبِ مَا فَعَلَهُ مِنَ الْخَيْرِ فَإِنَّ اللَّهَ يَقُولُ: ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ﴾<sup>(٤)</sup>.

والذِّي أَخْتَمْتُ بِهِ الْكِتَابَ، الْوَصِيَّةُ بِالشِّيخِ أَبِي الْعَبَّاسِ وَبِغَيْرِهِ مِنَ الْأَسْرَى، وَالْمَسَاعِدَةِ لَهُمْ، وَالرَّفْقِ بِمَنْ عَنْهُمْ مِنْ أَهْلِ الْقُرْآنِ، وَالْامْتِنَاعِ مِنْ تَغْيِيرِ دِينِ وَاحِدٍ مِنْهُمْ، وَسُوفَ يَرَى الْمَلَكُ عَاقِبَةَ ذَلِكَ كُلَّهُ، وَنَحْنُ نُجَزِّي الْمَلَكَ عَلَى ذَلِكَ بِأَضْعافِ مَا فِي نَفْسِهِ.

وَاللَّهُ يَعْلَمُ أَنِّي قَاصِدٌ لِلْمَلَكِ الْخَيْرِ، لَأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَمْرَنَا بِذَلِكَ، وَشَرَعَ لَنَا أَنْ نَرِيدَ الْخَيْرَ لِكُلِّ أَحَدٍ، وَنَعْطُفَ عَلَى خَلْقِ اللَّهِ، وَنَدْعُوْهُمْ إِلَى اللَّهِ وَإِلَى دِينِهِ، وَنَدْفِعُ عَنْهُمْ شَيَاطِينَ الْإِنْسَانِ وَالْجَنِّ.

---

وَسَلَمٌ: «لَا تَقُومُ السَّاعَةَ حَتَّى يَقَاتِلَ الْمُسْلِمُونَ الْيَهُودَ، فَيَقْتَلُهُمُ الْمُسْلِمُونَ، حَتَّى يَخْتَسِيَ الْيَهُوديُّ مِنْ وَرَاءِ الْحَجَرِ وَالشَّجَرِ فَيَقُولُ الْحَجَرُ أَوِ الشَّجَرُ يَا مُسْلِمٌ! يَا عَبْدَ اللَّهِ! هَذَا يَهُوديٌّ خَلْفِيٌّ، فَتَعَالَ فَاقْتُلْهُ، إِلَّا الْفَرِقَدُ إِنَّهُ مِنْ شَجَرِ الْيَهُودِ». رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمٍ.

انظُرْ: كِتَابُ التَّصْرِيفِ بِمَا تَوَاتَرَ فِي نَزُولِ الْمَسِيحِ لِلْمُحَدَّثِ الشِّيخِ مُحَمَّدِ أَنُورِ شَاهِ الْكَشْمِيرِيِّ الْهَنْدِيِّ بِتَحْقِيقِ الشِّيخِ عَبْدِ الْفَتَّاحِ أَبُو عَوْدَةَ، فَإِنَّهُ مُفِيدٌ وَجَامِعٌ لِكُلِّ مَا وَرَدَ مِنْ أَحَادِيثٍ فِي نَزُولِ السَّيِّدِ الْمَسِيحِ عَلَيْهِ السَّلَامُ.

(١) إِدَالَةُ الْمُسْلِمِينَ: غَلَبَتْهُمْ وَفَرَزَهُمْ.

(٢) أَسْلَفَ إِلَى الْمُسْلِمِينَ خَيْرًا: تَقْدِيمُهُمْ بِخَيْرٍ.

(٣) عَاقِبَتِهِ: خَاتَمَتْهُ وَآخَرَ أَمْرَهُ.

(٤) سُورَةُ الْزَّلْزَلَةِ: الْآيَةُ ٧ - ٨.

والله المسؤول، أن يعين الملك على مصلحته التي هي عند الله المصلحة، وأن يخِّير له من الأقوال ما هو خَيْر له عند الله، ويختتم له بخاتمة خير. والحمد لله رب العالمين. وصلواته على أنبيائه المرسلين ولا سيما محمد خاتم النبيين والمرسلين، والسلام عليهم أجمعين.

## بين المسيحية الحاضرة والمسيحية كما جاء بها المسيح

عرض ابن تيمية في «الرسالة القبرصية» عرضاً سريعاً لمجمل عقائد النصارى مقرونة بالدحض والتفنيد، قد علقت عليه في الحاشية في حينه.

واستكمالاً للإفادة، رأيت أن الحق في ختام هذه الرسالة فصلاً حول شخصية السيد المسيح في المسيحية الحاضرة، وشخصيته من خلال القرآن الكريم، اقتطعته من كتاب «محاضرات في النصرانية» للشيخ محمد أبو زهرة رحمه الله، تصرفت فيه بعض التصرف، بحيث يناسب جوّ الرسالة وحجمها، لعله يفي بالفائدة المرجوة، والله من وراء القصد.

## المسيح عليه السلام في المسيحية الحاضرة

يعتقد المسيحيون أن الله سبحانه وتعالى أوصى آدم بآلاً يأكل من الشجرة، فأكل منها بإغواء إبليس، فاستحق هو وذراته البناء، ولكن الله سبحانه وتعالى، رحمة منه بعباده، جسد كلمته - وهي ابنه الأزلية - تجسداً ظاهراً، ورضي بموته على الصليب، وهو غير مستحق لذلك، لكي يكون ذلك فداء الخطية الأولى وعدلها، ولم يكن في استطاعة أحد أن يقوم بذلك الفداء سوى ابن الله وابن الإنسان معاً، وكان ذلك الإبن وهذا الفداء هو المسيح عيسى، ولد مريم العذراء.

أرسل الله إليها ملاكه جبريل، وبشرها بأن المسيح مخلص الدنيا يولد منها، وأن الروح القدس يحل فيها، فتلد الكلمة الأزلية، وتصير والدة الإله. وقد ولد ببيت لحم، إذ كان قد ذهب إليها يوسف النجار خطيب مريم، الذي لم يتركها بعد أن حملت، لرؤيا رأها في منامه تمنعه من ذلك، لأن بيت لحم بده، فذهب إليها ومعه مريم ليُقيّد اسمه في الإحصاء العام الذي أمر به الرومان.

ولد المسيح في خان نزل فيه يوسف ومريم، وكانا لفقرهما لم يجدا مأوى لهما في الخان سوى مكان الدواب، ولقد قمطته وأضجعته في مذود البقر.

وفي ليلة ميلاده، ظهر ملاك لجماعة من الرعاة كانوا يحرسون قطعاتهم في الحقول المجاورة لبيت لحم، فرأوا بعثة جمهوراً من الملائكة مسبحين قائلين: «المجد لله في الأعلى، وعلى الأرض السلام، وبالناس المسرة». فترك الرعاةقطيعان، وذهبوا إلى المكان الذي دلّهم عليه الملائكة، فرأوا الطفل في المذود وعادوا وهم يمجّدون الله ويسبّحونه على كل ما سمعوا ورأوا، كما قيل لهم، وقد خُتن المسيح لما مرت ثمانية أيام على وقت ولادته، وسُمّي يسوع أي المخلص كما سُمّاه الملائكة عند التبشير به.

ولقد حدث بعد ولادته بأيام، أن وفد إلى أورشليم جماعة من حكماء المجوس وعلمائهم، قالوا أنه لاح لهم في السماء نجم عرّفوا من مرآه بما أتوا من العلم وما عندهم من آثار ونبوات، أنه نجم مولود جديد، هو ملك اليهود المنشيّ به، فعزّموا على الرحيل إليه، ليسجدوا له، وحملوا معهم هدايا من الذهب واللبان والمر. وكانوا في مسيرهم يسرون، والنجم الذي رأوه يهدّيهم إلى الطريق، هم ومن معهم من خدم، حتى جاءوا إلى المدينة، وسألوا عن مكان الملك المولود. فلما علم هيرودس ملك اليهود بأمرهم، دعاهم إليه، واستطاع طلعهم، وترعرّف أمرهم، فقصّوا عليه قصصهم، وما ابتعثهم إلى الضرب في الأرض والمجيء إلى أورشليم، فسرى إلى نفسه الخوف على ملكه من هذا الوليد، ثم دعا إليه كهنة اليهود وكتبهم، وسألهم: أين يولد المسيح؟ فقالوا: في بيت لحم اليهودية حسب النبوءات، فقال للمجوس: اذهبوا إلى بيت لحم، ومتى وجدتم الصبي فأخبروني لأسجد له. قال ذلك، وأخفى في نفسه أمراً لم يُدِّيده. فذهبوا، والنجم يتقدّمهم، ووجدوا الصبي يسوع وأمه. فسجدوا له، وقدموا هداياهم. وفي هذا الوقت ظهر ملاك الرب في الحلم ليوسف، وقال له: قُم وخذ الصبي وأمه، واهرب إلى مصر، لأن هيرودس يطلب الصبي ليقتلها، ففعل كما أمر، وخرجت الأسرة المقدسة إلى مصر، وسافر المجوس إلى بلادهم من غير أن يعرّجوا على هيرودس لأنهم نهوا عن العودة إليه بوحي أوحى إليهم في حلم، فأخذوه الغيظ، واندفع فامر بقتل جميع أطفال بيت لحم والبلاد التي تجاورها من لا يتجاوز سنه سنتين، زاعماً أن يسوع لا بدّ أن يكون أحدّهم.

رحلت الأسرة المقدسة إلى مصر، ونزلوا حيث يوجد الدير المحرق، كما يعتقدون، وبعد أن أقاموا بضعة أشهر اعتزما الرحيل، لأن ملاك الرب ظهر ليوسف في الحلم، وقال له: قم وخذ الصبي وأمه، وعُد إلى اليهودية، لأن هيرودس الذي كان يطلب نفس الصبي قد مات، فقاموا واتّجهوا إلى فلسطين، ومرّوا في طريقهم بالمطيرية، واستظلوا بشجرة هناك، تسمى شجرة العذراء. وفي الآثار أنه لما دخلت مريم وابنها، ويُوسف أرض مصر، انكفت أصنامها وتحطمت. وذلك إنعاماً لنبوة أشعيا القائلة: «هو ذا الرب راكب على سحابة سريعة وقادم إلى مصر، فترتجف أوثان مصر من وجهه، وينذوب قلب مصر داخلها». (سفر أشعيا 19: 1).

ولما عادوا إلى فلسطين، أقاموا في الناصرة، ولما بلغ يسوع الثلاثين من عمره عمّد في نهر الأردن، عمّده يوحنا المعمدان، ثم صام أربعين يوماً. ولما شرع في التبشير، ظهر له الشّيطان كي يجربه. وقال له: أعطيك هذه الدنيا إن خررت وسجّدت لي، فأجابه يسوع، وقال: إذهب يا شيطان. ثم تركه إيليس وإذا ملائكة قد جاءت وصارت تخدمه. وبعد هذه التجربة صار في طريق التبشير، فلازمه حواريه الإثنان عشر، واختار معهم سبعين، أرسلهم مُشّنّى إلى قرى اليهود والجليل للتّبشير، وقد أقام ثلاثة سنوات يبّشر، ويأتي بالمعجزات المثبتة لأنّوّهيتّه في زعمهم، يشفّي المريض، ويفتح أعين العميان ويُخرج الأرواح النجسّة، وينهر السّرّايخ إذا ثارت، والبحر إذا أصّبح بالأذى وقدف بالزّبد فيهادن. ولما رأى اليهود أنّ الأمر كاد يفلت من أيديهم تشاوروا لكي يصطادوه، وتأمروا عليه، وشكوه ظلّماً وكذبوا عليه، ثم أمسكوا به، وأسلموه إلى بيلاطس حاكم فلسطين من قِبَل الرومان، فقضى عليه بالموت صلباً، فصلّب، ودفن، وبعد أن مكث في القبر ثلاثة أيام قام في الفصح، ومكث أربعين يوماً، ارتفع بعدها إلى السماء أمام تلاميذه الذين عيّنهم لنشر ديانته إذ قال لهم: «ادهّبوا إلى العالم، واقرّزوا بالإنجيل للخليقة كلّها، وعمدوهم باسم الآب والابن وروح القدس».

## المسيحية كما جاء بها المسيح عليه السلام

### ١ - المسيحية في القرآن:

ينص القرآن الكريم، على أن عقيدة المسيح هي التوحيد الكامل، التوحيد بكل شعبه، التوحيد في العبادة: فلا يعبد إلا الله، والتوحيد في التكوين: فخالق السماء والأرض وما بينهما هو الله وحده لا شريك له، والتوحيد في الذات. والصفات: فليست ذاته مركبة، وهي متنزهة عن مشابهة الحوادث سبحانه وتعالى.

فالقرآن الكريم يثبت أن عيسى ما دعا إلا إلى التوحيد الكامل، وهذا ما يقوله الله تعالى عما يكون من عيسى يوم القيمة من مجاوبة بينه وبين ربّه:

«وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ إِنَّكَ أَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ أَنْتَ خُدُوْفِي وَأَمِي إِلَهَيْنِ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ قَالَ شَبَّهْنَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيَسَ لِي بِحَقِّ إِنْ كُنْتَ قُلْتَهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَمُ الْغَيْبِ» (١١) *ما قُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَا أَمْرَنِي بِهِ أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَادَمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الْرَّقِيبُ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ» (١٢).*

فهذا نص يُفيد بصربيحة أن عيسى ما دعا إلا إلى التوحيد، وما كان عيسى إلا رسول الله رب العالمين.

ولقد نزل على السيد المسيح عليه السلام كتاب هو الإنجيل، وهو مصدق للتوراة ومبشر برسول يأتي من بعده اسمه أحمد، وهو مشتمل على هدى ونور وموعدة للمتقين، وأنه كان على أهل الإنجيل أن يحكموا بما أنزل فيه، ولذلك

(١) سورة المائدة: الآياتان ١١٦، ١١٧.

قال الله تعالى: «وَلَيَحْكُمُ أَهْلُ الْإِنْجِيلِ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فِيهِ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ»<sup>(١)</sup>.

## ٢ - دعوة المسيح عليه السلام:

ولقد كانت دعوة المسيح عليه السلام تقوم على أساس أنه لا وساطة بين الخالق والملائكة، أو بين العابد والمبعد. فالأخبار والرهان ليست لهم وساطة بين الناس، بل كل مسيحي يمكنه أن يتصل بالله بنفسه، من غير حاجة إلى وساطة كاهن أو قسيس مهما بلغت تقواه، ويتعرف على أحكام شرعيه بما أنزل الله على عيسى من كتاب، وما أثر عنه من وصايا، وما افترض به بعثته من أقوال ومواعظ.

ودعوة عيسى عليه السلام، كما ورد في بعض الآثار، وكما تضافرت عليه أقوال المؤرخين، تقوم على الزهادة والأخذ من أسباب الحياة بأقل قسط يكفي لأن تقوم عليه الحياة، وكان يحث على الإيمان باليوم الآخر، واعتبار الحياة الآخرة الغاية السامية لبني الإنسان في الدنيا، إذ الدنيا ليست إلا طريقة، غايتها الآخرة، ونهايتها بداية تلك الحياة الأبدية.

أما السبب في قيام دعوة المسيح عليه السلام، على الزهد والعنوف على الحياة الروحية، فهو أن اليهود - الذين جاء المسيح مبشرًا بهذه الديانة بينهم - كانت تغلب عليهم التزعات المادية، وكان منهم من يفهم أن الحياة الدنيا هي غاية الإنسان، بل إن التوراة التي بآيديهم خللت من ذكر اليوم الآخر ونعمته أو جحيمه، ومنهم من كان يعتقد أن عقاب الله الذي أوعده به العاصين، وثوابه الذي وعد به المتقين إنما زمانه في الدنيا لا في الآخرة، فجاء المسيح عليه السلام مبشرًا بالحياة الآخرة، وأنها الغاية السامية لهذا العالم بين أولئك الذين أنكروها.

## ٣ - مريم واليسوع عليهما السلام في القرآن الكريم:

يدرك القرآن الكريم مريم أم عيسى عليه السلام، فيقصّ خبر الحمل بها وولادتها وتربيتها في سورة آل عمران فيقول تعالى كلماته: «إِذْ قَالَتْ أَمْرَأَتُ عِمْرَانَ

(١) سورة المائدة: الآية ٤٧.

رَبِّي إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحْرَرًا فَتَقْبَلْ مِنِّي إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ <sup>(٢٥)</sup> فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّي إِنِّي وَضَعَتْهَا أُنْثِي وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ اللَّهُ كَذَّابًا إِنَّكَ وَإِنِّي سَمِّيَتُهَا مَرِيمًا وَإِنِّي أُعِيدُهَا إِلَيْكَ وَدُرِّيَتُهَا مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ <sup>(٢٦)</sup> فَتَقْبَلَهَا رَبُّهَا يَقْبُولُ حَسَنَ وَأَنْبَتَهَا بَنَاتَ حَسَنًا وَكَفَلَهَا زَكَرِيَاً كُلُّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيَاً الْمِحْرَابَ وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقًا قَالَ يَعْمَلُ مَنْ أَنْتَ لَكَ هَذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ <sup>(١)</sup>.

هذه هي الأحوال التي اكتفت العمل بالعذراء مريم وولادتها وتربيتها. فقد نشأت في ظلال العبادة والنسك منذ أن كانت جنيناً في بطن أمها، إلى أن بلغت مبلغ النساء. واصطفاها الله لأمر جليل خطير، فأنها وهي حامل بها، نذرت أن يكون ما في بطنها محرراً خالصاً لخدمة بيت الله وسداته <sup>(٢)</sup>، والقيام بشؤونه، واستمرت مصممة على الوفاء بنذرها، فلما وضعت، وكان نذرها على فرض الذكرة، كما يedo في اشارات النصوص القرآنية، جددت العزم على الوفاء بالنذر، وقد وجدت ما توسعه النفس للتحلل منه، فكان ذلك الإصرار عبادة أخرى.

ثم انصرفت الفتاة الناشئة منذ طراوة الصبا إلى النسك والعبادة، وقام على رعايتها وتعليمها وتوجيهها، نبيٌّ من أنبياء الله الصالحين هو: زكريا عليه السلام. وكان الله سبحانه وتعالى يدرّ عليها الرزق من حيث لا تقدر، ومن غير جهد أو عناء، حتى أثار ذلك عجب نبي الله كافلها. فكان: « كُلُّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيَا الْمِحْرَابَ وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقًا قَالَ يَعْمَلُ مَنْ أَنْتَ لَكَ هَذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ <sup>(٣)</sup> ».

ولقد كانت تلك التنشئة الطاهرة التي تكونت في ظلها، تمهدًا لأمر جليل، خاطبَتْها الملائكة فيه: « وَإِذْ قَالَتِ الْمَلَائِكَةُ يَمْرِيمُ إِنَّ اللَّهَ أَصْطَفَنِكَ وَطَهَرَكَ وَأَصْطَفَنِكَ عَلَىٰ نِسَكِ الْعَكَلَمِينَ <sup>(٤)</sup> يَمْرِيمُ أَقْنُتُ لِرِبِّكَ وَأَسْجُدُ لِرِبِّكَ وَأَرْكُعُ مَعَ الرَّكَعَيْنَ <sup>(٤)</sup> ».

(١) سورة آل عمران: الآية ٣٥ - ٣٧.

(٢) سداته: خدمته.

(٣) سورة آل عمران: الآية ٣٧.

(٤) سورة آل عمران: الآيات ٤٢، ٤٣.

ولقد كان ذلك الإصطفاء هو اختيار الله لها لأن تكون أمّاً لمن يولد من غير نطفة آدمية، وكان ذلك لكي تكون آية الله حاملة في طيات سيرتها، المملوطة طهراً ونقاوة ونسكاً، ما يبعد عنها شبهات المتهمين وإفك الكاذبين، وينير السبيل أمام المؤمنين.

#### ٤ - الحَمْلُ بِالْمَسِيحِ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَوَلَادَتِهِ :

حملت العذراء مريم بالسيد المسيح عليه السلام، وهو الأمر الذي اجتباه الله لها، واختارها لأجله، فوجئت به، إذ لم تكن تعلم بذلك. فقد أرسل الله إليها ملائكة تُنَشِّلُ لها بشراً سوياً: ﴿قَالَتْ إِنِّي أَعُوذُ بِالرَّحْمَنِ مِنْكَ إِنْ كُنْتَ تَقِيَّاً﴾ <sup>(١)</sup> ﴿قَالَ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكَ لَا أَهُبَ لَكِ عَلَمَّا زَكِيَّا﴾ <sup>(٢)</sup> ﴿قَالَتْ أَنِّي يَكُونُ لِي غُلَمٌ وَلَمْ يَمْسِسْنِي بَشَّرٌ وَلَمْ أَكُنْ يَعْلَمَ﴾ <sup>(٣)</sup> ﴿قَالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَىٰ هَيْنَ﴾ <sup>(٤)</sup> ﴿وَلَنْ جَعَلَهُ دِيَّةً لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِنَّا وَكَانَ أَمْرًا مَقْضِيَّا﴾ <sup>(٥)</sup> فَحَمَلَتْهُ فَأَنْتَدَتْ بِهِ مَكَانًا قَصِيَّاً <sup>(٦)</sup> فَاجَأَهَا الْمَخَاضُ إِلَىٰ حِجْنَعَ الْتَّخْلَةِ قَالَتْ يَا لَيْتَنِي مِتُّ قَبْلَ هَذَا وَكُنْتُ نَسِيَّاً مَنْسِيَّا﴾ <sup>(٧)</sup>.

وهكذا حملت السيدة مريم البطل العذراء، حملتْ بعيسى من غير أب، فلما ولدته وخرجت به على القوم، كان ذلك مفاجأة لهم، سواء في ذلك من يعرف نسكلها وعبادتها، ومن لا يعرف، إذ كيف تلد وهي عذراء ليس لها بعل، فكان ذلك داعياً لاتهامها. ولكن الله سبحانه وتعالى رجمها، فجعل دليل البراءة من دليل الاتهام، ليُنْقُضَ الاتهام من أصله، ويأتي على قواعده، ويعيد إلى ذاكرتهم ما عهدوه من نسكلها وعبادتها وظهورها: ف وأشارت إليه: ﴿قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَنْ كَانَ فِي الْمَهْدِ صَيِّبَةً إِلَّا أَنْ يَأْتِيَ عَبْدُ اللَّهِ أَتَلَنِي الْكِتَبَ وَجَعَلَنِي يَنْتَلِي﴾ <sup>(٨)</sup> وَجَعَلَنِي ثِيَارَكَأَنِّي مَا كَنْتُ وَأَوْصَنِي بِالصَّلَاةِ وَالرَّزْكَوَةِ مَادَمْتُ حَيَاً﴾ <sup>(٩)</sup> وَبِرَأْيِ الْدِينِ وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَارًا شَقِيَّاً <sup>(١٠)</sup> وَالسَّلَامُ عَلَيَّ يَوْمَ وُلِدْتُ وَيَوْمَ أُمُوتُ وَيَوْمَ أُبَعْثَ حَيَاً <sup>(١١)</sup>.

(٢) سورة مريم: من الآية ٢٩ - ٣٣.

(١) سورة مريم: الآيات ١٨ - ٢٣.

وهكذا نطق المسيح عليه السلام في المهد ليكون كلامه إعلاماً صريحاً ببراءة أمه وأنه لم يكن إلا عبد الله، ولد من غير أب.

أما السبب الذي من أجله ولد عيسى عليه السلام من غير أب، فإنه لا بد أن يكون لحكمة يعلمها الله جلت قدرته. وقد أشار إليها تعالى بقوله: ﴿ وَلَنْ يَجْعَلَهُ إِلَيْهِ أَيْةً لِّلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِّنْ أَنْوَاكَ أَمْرًا مَّقْضِيًّا ﴾<sup>(١)</sup>.

إِنَّا نَتَلَمَّسُ تِلْكَ الْآيَةَ الدَّالِّةَ فِي وِلَادَةِ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ مِنْ غَيْرِ أَبٍ، فنجد أنه يبدو أمام أنظارنا أمران جليان:

أحدهما: أن ولادة عيسى عليه السلام من غير أب، تعلن قدرة الله سبحانه وتعالى، وأنه الفاعل المختار المرشد. فكان عيسى آية الله على أنه لا يتقييد بالأسباب الكونية، وأن العالم كان يباردته.

والثاني: أن ولادة المسيح عليه السلام من غير أب، إعلان لوجود عالم الروح بين قوم أنكروه وهم اليهود، حتى لقد زعموا أن الإنسان جسم لا روح فيه، وأنه ليس إلا تلك الأعضاء والعناصر التي يتكون منها، فكان ميلاد عيسى عليه السلام قارعة قرعت حسّهم ليدركوا الروح وكان آية معلمة لمن لم يعرف الإنسان إلا على أنه جسم لا روح فيه، وهذه آية الله في عيسى وأمه عليهما السلام.

## ٥ - بُعْثَةُ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ وَمَعْجَزَاتُهُ :

بُعْثَةُ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ يُبَشِّرُ بِالرُّوحِ، وَهُجْرُ الْمَلَادِ الَّتِي اسْتَغْرَقَتِ النُّفُوسَ فِي تِلْكَ الْأَيَّامِ، وَاسْتَوْلَتْ عَلَيْهَا، وَبِبَشِّرَ بِعَالَمِ الْآخِرَةِ. وَلَقَدْ أَيَّدَهُ اللَّهُ بِمَعْجَزَاتٍ، فَضْلًا عَنْ أَنْ وَلَادَتْهُ نَفْسُهَا كَانَتْ مَعْجَزَةً.

ومعجزاته التي ذكرها القرآن الكريم تتلخص في خمسة أمور جاء ذكر أربعة منها في سورة المائدة هي: نفخ الروح في طين مصوّر على هيئة الطير، إحياء الموتى، إبراء الأكمه والأبرص، وإنزال المائدة من السماء. قال تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ فَتَمَّتِي عَلَيْكَ وَعَلَيَّ وَلِدَتِكَ إِذْ أَيَّدْتُكَ بِرُوحٍ

(١) سورة مريم: الآية ٢١.

الْقُدُّسُ تُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلًا وَإِذْ عَلَمْتُكَ الْكِتَبَ وَالْحَكْمَةَ  
وَالْتَّوْرِيدَهَا وَلَا يُحِيلُّ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّينِ كَهْيَةَ الطَّيْرِ يَادِنِي فَتَنْفَخُ فِيهَا فَتَكُونُ  
طَيْرًا يَادِنِي وَتَبَرِّئُ الْأَكْمَهَا وَالْأَبْرَصَ يَادِنِي وَإِذْ تُخْرِجُ الْمَوْقَى يَادِنِي »<sup>(١)</sup>.

إلى قوله تعالى : « إِذْ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ يَعِيسَى ابْنَ مَرِيمَ هَلْ يَسْتَطِعُ  
رَبُّكَ أَنْ يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَا يُدِيدَ مِنَ السَّمَاءِ قَالَ أَتَقُولُ أَنَّ اللَّهَ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ ﴿١١﴾ قَالُوا  
نُرِيدُ أَنْ تَأْكُلَ مِنْهَا وَتَنْطَمِينَ قُلُوبُنَا وَنَعْلَمُ أَنَّ قَدْ صَدَقْتَنَا وَنَكُونُ عَلَيْهَا مِنَ  
الشَّاهِدِينَ ﴿١٢﴾ قَالَ يَعِيسَى ابْنُ مَرِيمٍ أَللَّهُمَّ رِبَّنَا أَنْزَلَ عَلَيْنَا مَا يُدِيدَ مِنَ السَّمَاءِ تَكُونُ لَنَا  
عِيدًا الْأَوَّلُ لَنَا وَآخِرًا وَآيَةٌ مِّنْكَ وَأَرْزَقْنَا وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴿١٣﴾ قَالَ اللَّهُ إِنِّي مُنْزِلٌ  
عَلَيْكُمْ فَمَنْ يَكْفُرُ بِعِدْ مِنْكُمْ فَإِنِّي أَعْذِبُهُ عَذَابًا لَا أَعْذِبُهُ وَأَحَدًا مِنَ الْعَالَمِينَ »<sup>(٢)</sup>.

والمعجزة الخامسة ذكرت في سورة آل عمران، وهي إنباؤه عليه السلام بأمور غائبة عن حسه ولم يعاينها. فقد كان ينبيء أصحابه وتلاميذه بما يأكلون وما يدخلون في بيوتهم، وقد ذكر الله تعالى ذلك في قوله - حاكياً عنه - : « وَأَنِّي شُكِّمْ  
بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَخِّلُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ »<sup>(٣)</sup>.

٦ - تلقى اليهود لدعوته ومناوشتهم له :

بُعْثَ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ بِتِلْكَ الْبَيْنَاتِ، وَأَيَّدَ اللَّهُ رَسَالَتَهُ بِتِلْكَ الْمَعْجَزَاتِ،  
وَكَانَتْ جَدِيرَةً أَنْ تَفْتَحَ أَبْصَارَ النَّاسِ وَبَصَائرَهُمْ عَلَى نُورِ الْإِيمَانِ.

ولكنَّ الْقَوْمَ الَّذِينَ بَعَثَ فِيهِمْ كَانُوا غَلَاظَ النُّفُوسِ قَسَّاءَ الْقُلُوبِ، اسْتَقْرَرْتَ  
فِي نُفُوسِهِمْ تَقَالِيدُ الدِّينِ الْمُوْرُوثَةِ، فَمَا عَادَتْ إِلَّا رَسُومًا وَأَشْكالًا فَارْغَةً مِنْ  
مَعَانِيهَا السَّامِيَّةِ، وَطَغَتْ فِيهِمُ الْمَادَةُ بِمُخْتَلَفِ صُورِهَا وَأَشْكالِهَا فَانْكَرُوا - بِقَوْلِهِمْ  
أَوْ بِفَعْلِهِمْ - وَجُودَ الرُّوحِ. وَاسْتَبَدَّ بِهِمُ الْحَرْصُ عَلَى جَمْعِ الْمَالِ بِمَا فِي ذَلِكَ

(١) سورة المائدة: من الآية ١١٠.

(٢) سورة المائدة: الآيات ١١٥ - ١١٢.

(٣) سورة آل عمران: الآية ٤٩.

نساكم وسدنة هياكلهم. وسادت بينهم التفرقة فإذا هم فريق احتل المكانة السامية، وآخر منبوذ حقير. ثم عظموا علماء دينهم وجعلوهم فوق مستوى الناس من عامتهم. فلما جاء المسيح عليه السلام يدعو إلى النظر في لب الدين وغايته لا إلى شكله ومظاهره، وإلى العكوف على الروح الكامن في ذات الإنسان لا إلى المادة فحسب، وإلى المساواة بين جميع البشر أمام الله دون تفرقة. ناؤوه، وأخذوا يعلمون على منع الناس من سماع دعايته. فلما أعيتهم الحيلة ورأوا أن ضعاف الناس وفقراءهم يستجيبون له، أخذوا يكيدون له ويوسوسون للحكام بشأنه، يريدون بهذا أن يغروا الرومان به، فلما صافت بهم الحيلة كذبوا عليه، وانتهى الأمر إلى أن تمكنا من حمل الحكم الروماني على أن يصدر الأمر بالقبض عليه، والحكم عليه بالإعدام صلباً.

## ٧ - نهاية المسيح في الدنيا :

ولكن الله تعالى لم يُمكّنهم من رَّقْبَتِهِ، بل نجاه من أيديهم فما قتلوه ولكن شُبِّهُ لهم. كما جاء في القرآن الكريم. وبعض الآثار تقول إن الله ألقى شَبَهَه على يهودا الإسخريوطى، الذي تقول الأنجليل عنه إنه هو الذي دسَّ عليه، ليرشد القابضين إليه، إذ كانوا لا يعرفونه، وقد كان يهودا هذا أحد تلاميذه المختارين، في زعمهم.

ولقد وافق هذا إنجيل برنابا موافقة تامة، ففيه: «ولما دنت الجنود مع يهودا من المحل الذي كان فيه يسوع، سمع يسوع دنوجمع غفير، فلذلك انسحب إلى البيت خائفاً، وكان الأحد عشر نياماً، فلما رأى الله الخطر على عبده، أمر جبريل ومخائيل ورافائيل وادريل سفراه، أن يأخذوا يسوع من العالم، فجاء الملائكة الأطهار، وأخذوا يسوع من النافذة المشرفة على الجنوب، فحملوه ووضعوه في السماء الثالثة في صحبة الملائكة التي تسَبِّحُ الله إلى الأبد.. ودخل يهودا بعنف إلى الغرفة التي أصعد منها يسوع، وكان التلاميذ كلهم نياماً، فأتى الله العجيب بأمر عجيب، فتغير يهودا في النطق وفي الوجه، فصار شبيهاً بيسوع حتى أنتَ اعتقَدْنا أنه يسوع، أما هو، فبعد أن أيقظنا أخذ يفتش لينظر أين كان المعلم، لذلك تعجبنا وأجبنا: أنت يا سيدِي معلمُنا، أنسِيتنا الآن...».

## ٨- المسيح عليه السلام بعد نجاته:

لم يُصلب المسيح بنص القرآن، ولكن شُبّه للقوم، لقوله تعالى: **﴿وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبِّهَ لَهُمْ﴾** <sup>(١)</sup>. وقوله تعالى: **﴿وَمَا قَاتَلُوهُ يَقِينًا بَلْ رَفَعَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ﴾** <sup>(٢)</sup>.

وإذا كان المسيح عليه السلام لم يُصلب، بصربيح القرآن، إلا أن المفسرين اختلفوا في حاله بعد ذلك. فأكثراهم قال أن الله سبحانه وتعالى رفعه بجسمه وروحه إليه، وأخذوا بظاهر قوله تعالى: **﴿بَلْ رَفَعَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ﴾**، وببعض الآثار الواردة في ذلك، وفريق آخر من المفسرين، هم الأقل عدداً، قالوا إنه عاش حتى توفاه الله تعالى، كما يتوفى أنبياءه، ورفع روحه إليه كما ترفع أرواح الأنبياء والصديقين والشهداء، وأخذوا في ذلك بظاهر قوله تعالى: **﴿إِنِّي مُتَوَقِّيَكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ وَمُطْهِرُكَ مِنِّيَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَجَاعَلُ الَّذِينَ أَبْعَوْكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَيْنِي يَوْمَ الْقِيَمَةِ﴾** <sup>(٣)</sup>. ومن ظاهر قوله تعالى: **﴿فَلَمَّا نَوَّقْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الْرَّقِيبُ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾** <sup>(٤)</sup>.

فلكلٍ من الفريقين وجهة وحجة، وليس هنا مقام الترجيح.

**﴿ذَلِكَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمٍ قَوْلُكَ الْحَقُّ الَّذِي فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴾** <sup>(٥)</sup> **﴿مَا كَانَ لِلَّهِ أَنْ يَتَحَذَّرَ مِنْ وَلَدٍ سُبْحَانَهُ وَإِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾** <sup>(٦)</sup>.

(١) سورة النساء: الآية ١٥٧.

(٢) سورة النساء: من الآيتين ١٥٧، ١٥٨.

(٣) سورة آل عمران. من الآية ٥٥

(٤) سورة المائدah: من الآية ١١٧.

(٥) سورة مرثيم: الآيات ٢٤، ٢٥.

## المصادر والمراجع<sup>(\*)</sup>

- ١ - البداية والنهاية لابن كثير، مكتبة المعارف بيروت ١٤٠٦ هـ / ١٩٨٥ م.
- ٢ - تاريخ البحرية الإسلامية في مصر والشام لأحمد مختار العبادي والسيد عبدالعزيز سالم، من منشورات جامعة بيروت العربية، ١٩٧٢ م.
- ٣ - التصریح بما تواتر في نزول المسيح للشیخ الكشمیری الهندي بتحقيق الشیخ عبدالفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية بحلب.
- ٤ - تفسیر القرآن العظیم لابن كثير. دار المعرفة بيروت ١٣٨٨ هـ / ١٩٦٩.
- ٥ - الجامع لأحكام القرآن للمقرطی. دار إحياء التراث العربي بيروت.
- ٦ - الجواب الصحیح لمن بدل دین المیسیح لابن تیمیة. مطبعة النیل بمصر ١٣٢٢ هـ / ١٩٠٥ م.
- ٧ - رجال الفكر والدعوة في الإسلام ج ٢ (خاص بحياة شیخ الإسلام ابن تیمیة). دار القلم بالکویت. الطبعة السادسة ١٤٠٣ هـ / ١٩٨٣ م.
- ٨ - سیرة ابن هشام. [تحقيق السقا، الإبیاري، شلبی].
- ٩ - عيون الأثر لابن سید الناس. دار الفكر.
- ١٠ - في ظلال القرآن لسید قطب. دار الشروق بيروت والقاهرة ١٤٠٢ هـ / ١٩٨٢ م.
- ١١ - القاموس المحيط للقیروز آبادی. مؤسسة الرسالة. ١٤٠٦ هـ / ١٩٨٦ م.
- ١٢ - قبرص والحروب الصليبية لسعید عاشور. مكتبة النهضة المصرية ١٩٥٧ م.
- ١٣ - لسان العرب لابن منظور. دار صادر بيروت.
- ١٤ - محاضرات في النصرانية، للشیخ محمد أبو زهرة. نشر حسن المنياوي ١٣٦٨ هـ / ١٩٤٩ م.

\* استنبط منها هنا تلك التي ترجمت لحياة ابن تیمیة، إذ اكتفت بإثباتها في حاشية الترجمة.

- ١٥ - الملل والنحل للشهرستاني . دار المعرفة بيروت ١٣٩٥ هـ/ ١٩٧٥ م .
- ١٦ - المنجد في اللغة والأعلام . دار المشرق بيروت ، الطبعة السادسة والعشرون .
- ١٧ - هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى لابن قيم الجوزية . من مطبوعات الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ١٣٩٦ هـ .

## محتوى الرسالة

بيان أن المقصود من خلق الإنسان هو عبادة الله والإخلاص له  
انحراف الناس عن التوحيد والإخلاص بعد آدم وقبل نوح - عليهمما السلام -

وابتداع الشرك

عبدة الأوثان بشبهات زينها الشيطان

ابتعاث الله نبيه نوحًا عليه السلام يدعو إلى عبادة الله وينهى عن الشرك

ابتعاث الله نبيه إبراهيم عليه السلام يدعو بدعوة نوح

جعل الأنبياء من أهل بيت إبراهيم، وإفراد كل منهم بخصائص

المعجزات التي أيد الله بها نبيه موسى مع قومه

بيان ما كان عليه بنو إسرائيل من عصيان وقسوة

ابتعاث الله نبيه عيسى ابن مريم وجعله وأمه آية للناس

تفرق الناس في المسيح

تفرقهم في التشليث والإتحاد

سبب بقاء رجال الدين من النصارى على دينهم

أنواع حيل الرهبان ومكرهم

اختلاف اليهود والنصارى فيما بينهم في أمر الشريعة

خروج النصارى عن شريعة المسيح في عباداتهم

تفرق النصارى في عقيدتهم إلى يعقوبية ونسطورية وملكانية

ابتعاث الله سيدنا محمد ﷺ داعياً إلى ملة إبراهيم

توسيط أمة محمد ﷺ في حق الأنبياء

توسيط هذه الأمة في العبادة والأخلاق

إخبار الحواريين عن بعثة خاتم الأنبياء ﷺ

قول ابن تيمية إن ما يبغى هو النصيحة للملك

## بيان حقيقة أمر الدنيا

٣٨

قول ابن تيمية إن أعظم ما يهدى لعظيم قومه المفاتحة في العلم والدين

٣٨

وبيان أن الدين لا يكون باتباع الهوى ولا العادات

٣٨

إظهار ابن تيمية استعداده للإجابة عن مسائل يسألها الملك

٣٩

ذكر مقدم سلطان المغول إلى دمشق وما كان بينه وبين ابن تيمية، ومطالبة

٤٠

ابن تيمية بإطلاق جميع الأسرى من المسلمين والنصارى إحسان المسلمين للنبي الذين بآيديهم من النصارى

٤٢

ذكر ما كان من قتال المسلمين للتتار والغبة عليهم

٤٢

ذكر وفـ نجران لما أتوا النبي ﷺ

٤٣

ذكر الكتاب الذي بعثه النبي ﷺ إلى قيسر

٤٤

ذكر ما قاله ملك الحبشة لما بلغه خبر النبي ﷺ وأصحابه المهاجرين

٤٧

أمر الله بقتال من لم يؤمن بـ محمد ﷺ

٤٧

عرض لعقيدة النصارى وعياداتهم وبيان فسادها

٤٨

المسيح لم يأمر بـ جهاد الأمة الحنفية

تذكير الملك أن بـ ديار المسلمين عدداً لا يـ حصـى من النصارى، أهل ذمة

٤٨

وـ أمان

الإشارة إلى عذر النصارى في أخذـهمـ الكـثيرـ منـ أسرـىـ المـسـلـمـينـ،ـ فـهـلـ

٤٨

يـأـمـنـونـ أـنـ يـقـابـلـهـمـ الـمـسـلـمـونـ بـبعـضـ الغـدرـ

ما عند المسلمين من الرجال الفداوية الأشداء، ومن الصالحين الذين لا

٤٩

يرـدـ اللهـ لـهـ دـعـاءـ

٤٩

وـعـدـ النـبـيـ ﷺـ لـلـمـسـلـمـينـ أـنـهـ لـاـ يـزـالـونـ ظـاهـرـينـ إـلـىـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ

قول ابن تيمية إن غـرضـهـ مـخـاطـبـةـ الـمـلـكـ بـالـتـيـ هـيـ أـحـسـنـ وـمـعـاـونـتـهـ عـلـىـ

٥٠

الـنـظـرـ فـيـ الـعـلـمـ وـاتـبـاعـ الـحـقـ

٥٠

هـدـاـيـةـ اـبـنـ تـيمـيـةـ الـمـلـكـ إـلـىـ سـؤـالـ الـهـدـاـيـةـ مـنـ اللهـ

٥٠

بـيـانـ اـبـنـ تـيمـيـةـ أـنـ لـهـ مـنـ هـذـاـ الـكـتـابـ غـرـضـيـنـ

٥١

تـذـكـيرـ الـمـلـكـ بـوـصـاـيـاـ السـيـدـ مـسـيـحـ فـيـ الـأـحـسـانـ وـالـأـمـرـ بـالـرـحـمـةـ وـالـعـدـلـ

الـإـشـارـةـ إـلـىـ أـنـ مـعـاـونـةـ الـمـلـكـ وـأـصـحـابـهـ عـلـىـ تـخـلـيـصـ الـأـسـرـىـ يـضـمـنـ لـهـمـ

٥٢

الـحـظـ الـأـوـفـ فـيـ الـدـنـيـاـ وـالـثـوـابـ فـيـ الـآـخـرـةـ

## الفَهْرَسُ

|    |       |                                         |
|----|-------|-----------------------------------------|
| ٥  | ..... | تقديمة الكتاب                           |
| ٩  | ..... | بين يدي الرسالة                         |
| ١٣ | ..... | ترجمة ابن تيمية                         |
| ١٩ | ..... | الرسالة                                 |
| ٦١ | ..... | المسيح في المسيحية الحاضرة              |
| ٦٤ | ..... | المسيحية كما جاء بها المسيح عليه السلام |
| ٧٣ | ..... | المصادر والمراجع                        |
| ٧٥ | ..... | محتوى الرسالة                           |
| ٧٩ | ..... | الفهرس                                  |